GEREFORMEERDE KERKREG:

'n HERMENEUTIESE PERSPEKTIEF

deur

VERNON CLAUD DICKASON

Tesis ingelewer ter gedeeltelike voldoening

aan die vereistes vir die graad van

Magister in Ekklesiologie (Kerkreg)

in die Fakulteit Teologie

aan die Universiteit van Stellenbosch.

Studieleier: Dr. M.A. Plaatjies-Van Huffel

Desember 2011



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Deur hierdie tesis elektronies in te lewer, verklaar ek dat die geheel van die werk hierin
vervat, my eie, oorspronklike werk is, dat ek die alleenouteur daarvan is (behalwe in die
mate uitdruklik anders aangedui), dat reproduksie en publikasie daarvan deur die
Universiteit van Stellenbosch nie derdepartyregte sal skend nie en dat ek dit nie vantevore,

in die geheel of gedeeltelik, ter verkryging van enige kwalifikasie aangebied het nie.

V.C. Dickason

Datum: 1 September 2011

Kopiereg © 2011 Universiteit van Stellenbosch.

Alle regte voorbehou.



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

GEREFORMEERDE KERKREG: ’'n HERMENEUTIESE PERSPEKTIEF
OPSOMMING

Hierdie tesis ondersoek en bewys die eiesoortige hermeneutiese aard van die

Gereformeerde kerkreg, in vergelyke met ander reg. Die ondersoek val soos volg uiteen:
Hoofstuk 1

Die metodologiese aanpak van die studie is van deurslaggewende belang by die ondersoek
na ‘n eiesoortige hermeneutiese karakter by die kerkreg. Daar word 'n duidelike keuse
gemaak vir 'n navorsingsmetodologie wat die tese sal valideer. Die eiesoortige karakter van
die hermeneutiek van die kerkreg, met insluiting van die temas- bestaansreg van die
kerkreg, asook die eiesoortigheid van die kerkreg, is oortuigende argumente vir 'n teologies-

kerkregtelike aanpak, met'n sterk ekklesiologiese onderbou.

Hoofstuk 2

Hoofstuk 2 van die studie fokus in twee dele op (i) die bestaansreg van die kerkreg, asook
(i) die eiesoortigheid van die kerkreg, in 'n poging om die studie in toto te kwalifiseer, asook
om bruikbare elemente te identifiseer- wat kan bydra tot die vraag na die eiesoortige
karakter van die hermeneutiek van die kerkreg. Daar word uitgegaan van die opvatting dat
indien kerk en reg saam kan bestaan, die fokus kan aanskuif na die volgende tema in lyn met

die tese van die studie, nl. die eiesoortigheid, oftewel unieke karakter van die kerk se reg.

Vanuit 'n Gereformeerde perspektief blyk dit duidelik (in deel 1) dat kerk en reg wel
bestaanbaar is en nie 'n contradictio in terminis nie. Kerkreg kan as behorend tot reg in eie sin
beskou word, aangesien die reg die gestalte van die genade is (teenoor die opvatting dat reg
en genade mekaar uitsluit). Kerk en reg se saambestaan, is kwalifikasie vir die vraag na die

unieke karakter van die kerkreg.

In deel 2 is dit duidelik dat die kerkreg’'n eiesoortige reg (ius sui generis) is, wat in en vir die
kerk as eiesoortige gemeenskap beoefen word. Die argument voorts is dat die kerk, die
objek van die reg is, en dat die eie karakter van die kerkreg blyk uit die geloofsgemeenskap-

wat die “maaksel van God” is, en haar laat regeer deur Christus- haar Heer en Koning.



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Hoofstuk 3

Die kerkorde (soos die Bybel en alle regstekste) is onderhewig aan hermeneutiese reéls,
wanneer dit kom by die uitleg daarvan. Beide die teologiese en regshermeneutiek is nie
geisoleerde dissiplines nie, maar maak ’‘n inherente deel uit van ’'n algemene
hermeneutiek vir die geesteswetenskappe. Kerkregtelike tekste is dus onderhewig aan
dieselfde hermeneutiese prosesse as ander regstekste. Die hermeneutiek van die kerkreg
toon'n eie karakter vir sover dit rekenskap hou met die eie aard van die gemeenskap waarin
dit funksioneer. Regstekste moet gelees word teen die agtergrond van die gemeenskap wat
dit as sulks gesanksioneer het. Die kerk se reg verskil dus van die reg in ander
gemeenskappe. Die eie aard van die Christelike gemeente hou dus formele konsekwensies

in vir die hermeneutiek van die kerkreg.

Verder veronderstel 'n hermeneutiese lees en gebruik van die kerkorde verskeie hulpmiddels-
wat tot diens van die interpreteerder kan wees. Na aanleiding van die verskeie hermeneutiese
metodes, blyk dit dat daar 'n ingewikkelde samespel aanwesig is by die kerkreg- tussen die

kerk, kerkordelike-reél en die Skrif.

Hoofstuk 4

Ten slotte word die hipotese van die studie beoordeel en bevestig, na aanleiding van die
gevolgtrekkings wat gemaak is in die voorafgaande hoofstukke- elk met 'n eie bepaalde

tema, wat direk verband hou met die eind-resulterende validasie van die tese.

SLEUTELWOORDE:
o Kerkreg
o Reg

e Hermeneutiek
o Eiesoortige karakter

e Gemeenskap



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

REFORMED CHURCH POLITY: A HERMENEUTICAL PERSPECTIVE
ABSTRACT

This thesis examines and proves the distinct characteristic of the hermeneutics of Reformed

church polity, with regard to other jurisprudence. The study is set out as follows:

Chapter 1

The methodological approach used is of cardinal importance in the research of a distinct
hermeneutical characteristic associated with church polity. A clear choice is made for a
research methodology which validates the thesis. This thesis opts for a theological and

church political study with an ecclesiological foundation.

Chapter 2

Chapter 2 is divided into two sections or themes: (i) Whether church and law can coexist and
(ii) the unique characteristic of church polity. These two themes qualify the study in toto,
whilst (at the same time) identifying useful elements that can assist in exploring the
guestion of a distinct hermeneutical characteristic associated with Reformed church polity.
It is argued that if church and law can exist together, the focus of the study can shift to the
next theme in accordance with the thesis, namely the distinct characteristic of Reformed

church polity.

Judged from a Reformed perspective, it is clear (derived from part 1) that church and law
can coexist and therefore is not a contradiction in terminis.

Derived from part 2, it is clear that church polity has a unique character (sui generis), which
is practiced in and for the church as a unique community. The argument of the thesis is that
the church is the object of the law, also that its unique character resides with the faith
community- which is the creation of God, which in turn enables Christ to rule the church- as

her Lord and King.



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Chapter 3

As with the Bible and all legislation- the church order is subject to hermeneutical rules. The
hermeneutics associated with theology and legislation are not isolated dissiplines, but form
an inherent part of a general hermeneutics for the human sciences. The texts associated
with church polity are therefore subjected to the same hermeneutical processes as other
legislative texts. The hermeneutics associated with church polity possess a unique
characteristic, with regards to the community in which it functions. Legislative texts should
be read within the context of the community that sanctioned it. Church order then differs
from the legislation of other communities. Hermeneutics, and the methods associated with

it, can therefore assist the interpreter in reading a church order.

Chapter 4

In the concluding chapter the hypothesis of the study is evaluated and verified in
accordance with the conclusions reached in the preceding chapters- each with its own

particular theme and relevance to the end-result and validation of the thesis.

KEYWORDS:

e Church polity
e Jurisprudence
e Hermeneutics
e Peculiar character

e Community



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

WOORDE VAN DANK

As eerstejaar student (2008) aan die Universiteit van Stellenbosch het ek reeds gedroom van

die dag wat ek 'n Magister-tesis suksesvol sou voltooi. Die energie waarmee hierdie tesis

aangepak en voltooi is, joule dus reeds vanaf daardie dae. Die ius constitutum en die jus

constituendum het ter elfder-uur hul opwagting in my teologiese opleiding gemaak:

Gedurende die finale semester van my BTh-studie (2010) het ek kennis gemaak met die

vakwetenskap kerkreg, asook die voorlopers van hierdie wetenskap (op wie se skouers

kerkregskundiges deur die eeue heen staan). Hiervoor sal ek altyd dankbaar wees!

By die voltooiing van hierdie studie wil ek met innige waardering, erkenning gee aan die

volgende persone en instansies:

3

3

R
3

!

Dr. Mary-Anne Plaatjies-Van Huffel (van die U.S.), wat my aan die vakwetenskap
kerkreg voorgestel het. Sy is 'n uitnemende dosent wat oor die eienskap beskik om
enige studiemateriaal planmatig af te baken en op metodiese en verteerbare wyse
aan te bied. Op besondere wyse het sy my deurlopend bygestaan met hierdie studie.
Die Universiteit Stellenbosch, wat op aansoek 'n geldelike beurs aan my toegestaan
het. Daarsonder sou hierdie studie nie moontlik wees nie. (Standpunte en
gevolgtrekkings in hierdie werk is dié van die skrywer, en moet nie beskou word as dié
van die Universiteit Stellenbosch nie).

My tuisgemeente, die NG Kerk Jeffreysbaai- vir hul getroue finansiéle ondersteuning
gedurende die laaste vier jaar. So ook die Oos-Kaap Sinode en die NG Kerksondermure
(Centurion) vir bykomstige finansiéle ondersteuning.

My familie, wat altyd opgewonde bly glé het.

My vrou Jana, saam met wie ek elke dag wil aanpak. Jy beteken vir my meer as wat
enige woorde kan beskryf.

Aan God alleen die eer! - Hy wat orde skep, uit die chaos...



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

INHOUDSOPGAWE
HOOFSTUK 1: INLEIDING TOT DIE STUDIE

1.1.  Navorsingsaanloop en bykomende opmerkings
1.2.  Agtergrond-studie
1.3.  Navorsingsprobleem
1.3.1. Navorsingshipotese
1.3.1.1. Omtrent die studie en die konsep “eiesoortigheid”
1.3.2. Doel van die studie
1.4. Navorsingsmetode
1.4.1. Strukturele uiteensetting van die studie
1.5. Begrensing van die ondersoek
1.5.1. Gereformeerde teologie
1.5.2. Die Presbiteriaal-Sinodale kerkbegrip
1.6. Die waarde van hierdie studie
1.7.  Begripsverheldering
1.7.1. Kerkreg
1.7.1.1.  ’'n Algemene definisie
1.7.1.2. Gereformeerde kerkreg in Suid-Afrikaanse konteks
1.7.1.3.  Kerkreg, die kerk en die gemeenskap
1.7.2. Kerkorde
1.7.3. Reg
1.7.4. Kerkregtelike en Juridiese taalgebruik
1.7.5. Hermeneutiek
1.7.5.1. Algemeen
1.7.5.2. Hermeneutiek en hierdié studie

1.7.5.3.  Gevolgtrekking

HOOFSTUK 2
DEEL 1: KERKREG AS REG

2.1. Inleiding tot Deel 1

bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.

bl.

11
12
15
15
15
17
17
21
23
24
24
25
25
25
25
26
27
28
29
32
33
33
34
38

39



2.2.

2.3.

2.4.
2.5.
2.6.

Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Martin Luther

2.2.1. Wet en Evangelie

2.2.2. Luther se twee ryke

2.2.3. Sigbare en onsigbare kerk

2.2.4. Gevolge van Luther se beskouinge
Rudolph Sohm en ander

2.3.1. VO66r Sohm

2.3.2. Rudolph Sohm

2.3.3. Na Sohm
Johannes Calvyn en die Gereformeerde Protestantisme
Ander Gereformeerde teoloé

Samevatting

DEEL 2: KERKREG AS EIESOORTIGE REG

2.7.
2.8.

2.9.

Inleiding tot Deel 2
Die sleutel tot die eiesoortige karakter van die kerk se reg
2.8.1. Biblische Weisung en dienstrecht as sleutel
2.8.2. Die kerk as sleutel
2.8.3. Die Ekklesiologie as sleutel
2.8.4. 'n Eie standpunt en metodologiese vertrek
Kerkreg as eiesoortige reg
2.9.1. Jesus Christus die enigste Hoof
2.9.2. Christus voltrek Sy regering deur sy Woord en Gees
2.9.3. Skriftuurlike riglyne oor orde
2.9.4. Ampte en dienste in die kerk
2.9.5. Die kerk as plaaslike gemeente

2.9.6. Die kerklike tug

2.10. Die unieke karakter van die kerkorde-dokument

2.11.

Samevatting

HOOFSTUK 3: KERKREG IN HERMENEUTIESE PERSPEKTIEF

3.1.

Inleiding

bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.

bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.
bl.

bl.

41
41
42
43
45
48
48
49
56
58
63
66

68
69
70
71
74
76
77
77
79
80
82
83
84
85
86

88



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

3.2. Die kerkorde teenoor staatswetgewing bl.
3.3. Teologiese hermeneutiek teenoor regshermeneutiek bl.
3.4, Die hermeneutiese aard van die kerkreg bl.
3.5. Die uitleg van'n kerkorde: 'n Eie wetenskap bl.
3.5.1. Teleologiese hermeneutiek bl.
3.5.2. Sistematiese hermeneutiek bl.
3.5.3. Historiese hermeneutiek bl.
3.5.3.1. Wetshistories bl.
3.5.3.2. Regshistories bl.
3.5.3.3. Funksionerings-geskiedenis bl.

3.5.4. Strukturele hermeneutiek bl.
3.5.5. Taalkundige hermeneutiek bl.
3.6. Rasionaliteit van die regspraak bl.
3.7. Rasionaliteit van die wet bl.
3.8. 'n Hermeneutiese netwerk bl.
3.9. Samevatting bl.

HOOFSTUK 4: HERMENEUTIEK VAN DIE KERKREG — EIESOORTIG?

4.1. Inleiding bl.
4.2. Beoordeling van die hipotese bl.
4.3. Finale gevolgtrekking bl.
BIBLIOGRAFIE

1. Boeke, tydskrifartikels en kerk-dokumente bl. 120

2. Hofsake geraadpleeg bl. 125
BYLAAG 1 bl.

90
91
93
95
96
98
101
102
102
104
105
107
107
109
111
112

115
116
119

126

10



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

HOOFSTUK 1
INLEIDING TOT DIE STUDIE

1.1. Navorsingsaanloop en bykomende

opmerkings

Die navorser (voortaan word in die eerste persoon geskryf) se interesse in die voorgenome

studie spruit uit’n veelvoud van sake:

- Vormingsjare: Voor my kennismaking met die vakwetenskap kerkreg het ek eers in die
regte studeer (wat na my mening’n bruikbare basis bied vir hierdie spesifieke navorsing). Dit
was later, gedurende my teologiese studie van die kerkreg, dat ek vir die eerste maal bewus
geword het van moontlike aanknopingspunte wat bestaan tussen die kerkreg en sommige
van die dissiplines (asook temas) gerangskik onder die regswetenskap- wat m.i. moontlik tot

'n interdissiplinére gesprek(ke) kon lei.

Tydens my voorlopige navorsing van die hermeneutiek van die kerkreg en die uitleg van 'n
kerkorde, het 'n referaat deur B.C. Lategan, genaamd die uitleg van wetgewing in
hermeneutiese perspektief, onder my aandag gekom. Hierdie referaat het opnuut
belangstelling omtrent die bogenoemde aanknopingspunte by my gewek. Met sy referaat
poog Lategan om 'n interdissiplinére gesprek tussen die teologie en die regswetenskap, op
grond van die hermeneutiek (as gemeenskaplike basis van besinning) aan te vuur. Dit het’n
bewuswording by my geskep vir wat ek vermoed het moontlik 'n studie kan wees rakende
die verhouding tussen die kerkreg en die regswetenskap, op grond dan van die

hermeneutiek.

- Vanuit’n sentimentele lig beskou: Hedendaags word persone tot besinning geroep omtrent
die belang van die kerkreg, wanneer daar gevra word na die bruikbaarheid daarvan in kerke
en gemeentes, asook in die opleiding van studente’. Nuwe maniere ten opsigte van die

benadering, asook nadenke 66r die kerkreg word benodig om dialoog en denke daarom te

! Referaat gelewer op 30 Januarie 1980 tydens die kongres van die Vereniging van Universiteitsdosente in die
Regte te Port Elizabeth.

2 In sy artikel Die belangrikheid van Kerkgeskiedenis en kerkreg in die teologiese opleiding en vorming van
studente, wys Botha (2002:1707-8) op 'n Algemene Kerkvergadering van die Nederduitsch Hervormde Kerk
waar hierdie vrae geopper is. Sien ook Van Wyk (2007:799) in hierdie verband, wat daarop wys dat kerkreg
teruggerol en vereng het tot die belangstelling van enkeles.

11



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

stimuleer- veral in die laasgenoemde lig gesien. Interdissiplinére gesprekvoering tussen die
kerkreg, die regswetenskap, en die regbank is m.i. sé 'n benadering wat kan bydra tot die

aktuele voortbestaan van hierdie nodige dissipline.

Dit is my mening dat die nuwe Grondwetlike bedeling in Suid-Afrika, 'n gulde geleentheid
bied aan kerkregskundiges om nuwe idees en invalshoeke te identifiseer- veral wanneer dit
kom by die verhouding tussen die kerk se reg, die Grondwet, die regswetenskap en die
regbank. Sedert Suid-Afrika in 1994 na’n demokratiese regeringstelsel oorgeskakel het, het
verskeie nuwe wetgewing op die wetboeke verskyn, wat 'n wesenlike invioed op alle kerke

gehad het, asook ingrypende veranderinge vir die kerk inhou?®.

Intussen het vele kerkregtelike werke, wat die verhouding tussen die kerk se reg en die staat
se reg skets, die lig gesien. P. Coertzen® en P.J. Strauss® (om’n paar te noem) is kundiges wat

hul al op hierdie onderwerp in die verlede toegespits het.

Hoewel hierdie tesis nie 'n ondersoek loods na die afname in belangstelling, of voortbestaan
van kerkreg as vakwetenskap nie, dra laasgenoemde in’n sekere opsig wel by tot die dryf en

motivering daarvan.

1.2. Agtergrond-studie

Verdere navorsing rakende die kerk se reg (orde), die regswetenskap en die hermeneutiek,
het getoon dat die uitleg van 'n kerkorde (in Suid-Afrikaanse konteks) nie slegs vir
kerkvergaderinge en individuele lidmate van belang is nie, maar 606k vir die regbank (Du
Toit, 1991:46-64; Strauss, 2010:21-26; vgl. ook Van de Beek, 1992:59-72 m.b.t. die

Nederlandse regspraak).

Verskeie redes in die verlede het die regbank genoodsaak om die kerkorde in'n bepaalde lig

te stel en uit te 1. Onder andere- wanneer kerkvergaderinge in tugsake deur die burgerlike

% In hierdie verband wys Ungerer (2007:791-796; sien ook Du Plessis & Deacon, 2007:65-66; Currie & De Waal,
2005:36-37) op die Grondwet, wat die maatstaf is waaraan alle wette en administratiewe handelinge gemeet
moet word. Coertzen (2002:389) skryf in hierdie verband: “Die nuwe konstitusionele bedeling sedert 1994 het
die NG Kerk voor ingrypende vrae geplaas oor die verhouding tussen kerk en staat. Die liberale demokrasie
wat hoog aangeprys word, konfronteer kerke en ook die NG Kerk met allerlei vrae oor gevestigde standpunte,
strukture en leerstellinge.”

* The position of churches in South-Africa under a new constitution (2001).

> Church and state authority in South-Africa (2003).

12



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

hof op hersiening geneem is (Sadler, 1979:182-194; Strauss, 2010:11-112), sake rakende die
kerk se regspersoon (Geldenhuys, 1951:344; Coertzen, 2001:50), arbeidsregtelike
aangeleenthede binne die kerk (Smit & Du Plooy, 2008:53; Coertzen, 2002:382-84), twis
binne kerkverband betreffende eiendomsreg (Coertzen, 2002:388) en sake wat steun op die
konsepte van kerklike selfdefiniéring (Strauss, 2010:21) asook godsdiensvryheid (Coertzen,
2001:44-45).

Alhoewel die wetgewer dit bewustelik aan die kerk oorgelaat het om haar eie orde te bepaal
(Strauss, 2010:21), is die regbank geneig om die kerkorde uit te 1& ten koste van die kerk®
(Du Toit, 1991:61; Coertzen, 1991:193; Strauss, 2010:3; Sadler, 1989:144). Daarmee word
die kerkreg, as 'n eiesoortige reg (ius sui generis) onderwaardeer, asook die feit dat dit die
kerkgenootskap vry staan om haar eie geloofs- en kerkstruktuur te reguleer. Ook die
regbank moet in oorweging van kerklike sake daarmee rekening hou dat kerkgenootskap

gereguleer word deur eie statuut.

In die Appélsaak van die Nederduitse Gereformeerde Kerk in Afrika (OVS), Nederduitse
Gereformeerde Kerk in Afrika (Phororo) v Verenigde Gereformeerde Kerk in Suider-Afrika’,
wys Appélregter Vivier daarop dat’n behoorlike uitleg van die kerkorde afhang (afhanklik is)

van die oorweging (asook inagneming), van die aard en opset van die kerkorde, asook op die

® In hierdie verband noem Strauss (2010:3) die saak in 2008, tussen die NG Gemeente Moreletapark in Pretoria
en’n homoseksuele musiekdosent in sy diens: “In sy uitspraak wou die betrokke hof as staatsinstelling vir die
kerk bepaal wanneer so 'n persoon kerklik 'n probleem skep. lets wat die kerk in sy interne verbandsvryheid as
Christelike geloofs- en etiese instelling self moet/kan bepaal”. Sadler (1989:144) in hierdie verband, wys op die
swaar klem van die regsprosedures wat die howe neem, in die hersieningsproses van kerklike tugsake. Die kerk
word in hierdie proses ontneem van haar pastorale karakter en gedwing om die reg op burgerregtelike wyse te
hanteer.

7 November 1998, Appélhofuitspraak tussen die VGKSA en die NGKA. 'n Versoek tot 'n hofbevel wat die VGKSA
op 26 Februarie 1996 voor die Hooggeregshof van die Vrystaat gebring het. Versoek gerig vir 'n verklaring van
die hof (i) dat die NGKA en die NGSK wettig verenig het in April 1994; (ii) dat die NGKA nie langer bestaan nie;
(iii) dat alle regte, voorregte, eiendomme, bates en laste van die regspersone van die NGKA oorgegaan het na
die ooreenstemmende regspersone van die VGKSA, en (iv) dat die streeksinode van die Oranje-Vrystaat geen
regsbevoegdheid het om enige regsgeldige handelinge in die naam van die voormalige NGKA in die Vrystaat te
verrig nie. Die Hooggeregshof van die Vrystaat het die versoek toegestaan waarop die NGKA na die Appelhof
geappelleer het. 6 November 1998 bevind die Appélhof dat die AS van die NGKA in 1991 buite haar
bevoegdheid opgetree het. Gevolglik was die besluit van die NGKA om met die NGSK te verenig en alle
verbandhoudende besluite ultra vires. Appelhof bevind: die Hooggeregshof van die Vrystaat het verkeerdelik
verklaar dat die NGKA nie meer bestaan nie en dat al sy regte, ens. oorgegaan het na ooreenstemmende
regspersone in die VGKSA. Ook was dit verkeerd om te bevind dat die streeksinode van die NGKA in die
Vrystaat geen regsbevoegdheid het nie. Die Appélhof het geen bevinding gemaak oor die versoek om te
verklaar dat die NGKA en die NGSK wettig verenig het nie, aangesien die betrokke dokumente nie voor die hof
gedien het nie (Saaknommer 536/96, Die Hoogste Hof van Appeél van Suid-Afrika, Bloemfontein, 27 November
1998; sien ook Coertzen, 2002:388).

13



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

samehang van die woorde in die kerkorde as geheel®. Die breé kontekstuele agtergrond sluit
ook in wat genoem word- die [matriks] van feite; waarin die kerkorde gesetel is. Appéelregter
Vivier maak dan hierdie stelling op die gesag van Lord Wilberforce se bekende aanhaling in

die saak van Penn v Simmonds [1971] 3 All ER 237 (HL) (op 239 j):

“The time has long passed when agreements, even those under seal, were isolated
from the matrix of facts in which they were set and interpreted purely on internal
linguistic considerations... We must enquire beyond the language and see what the
circumstances were with reference to which the words were used, and the object,

appearing from those circumstances, which the person using them had in view.”

Met sy beédigde verklaring in die bogenoemde Appélsaak, beklemtoon Prof. Piet Strauss’
66k hierdie breé kontekstuele agtergrond waarteen die kerkorde vertolk moet word. Sy
getuienis meld dat die (spesifieke) konteks (in die saak onder bespreking) voorsiening moet
maak vir 'n gereformeerd-presbiteriale stelsel van kerkregering, in teenstelling met ander
stelsels van kerkregering'®, (afhangend natuurlik van die spesifieke stelsel onder

bespreking). 10 Jaar later merk Strauss (2010:21) op die waarde van hierdie sitting:

“Teen hierdie agtergrond het die Suid-Afrikaanse Appélhof in 1998 in sy
uitspraak in die appelsaak van die NG Kerk in Afrika teen 'n vroeére beslissing van
die Vrystaatse Hoérhof klare wyn vir gereformeerde kerkregtelikes geskink toe hy
opgemerk het dat hy in sy juridiese toets van die saak rekening hou met die eie
aard van 'n gereformeerd-presbiteriale kerk soos uitgedruk in sy kerkorde. Die hof
het dus erken dat 'n kerk die reg het om verstaan te word soos wat hy homself

verstaan en dat sy eie aard die verstaan van sy kerkordebepalings verhelder.”

Hierdie breé kontekstuele agtergrond word verder betoog wanneer Lategan (1980:108; sien
ook Botha, 2005:61-62) daarop dui dat beide die teologie en regswetenskap uitgelé word
volgens bepaalde hermeneutiese beginsels. Ook die Nederlander Braam Van de Beek
(1992:62) bevestig hierdie punt wanneer hy merk dat kerkregtelike tekste onderhewig is aan

dieselfde hermeneutiese prosesse as ander regstekste.

& Sswart en'n Ander v Cape Fabrix (Pty) Ltd. 1979 (1) SA 195 (A) op 202 C.

° Piet Strauss is die moderator van die NG Kerk se Algemene Sinode en dekaan van die Teologiese Fakulteit aan
die UV.

% Dit is in teenstelling met ander stelsels van kerkregering, soos die Roomse, die Episkopale of die
Kollegialistiese stelsels van kerkregering.

14



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

In die lig van die voorafgaande agtergrond, is ek gelei om te vra- Toon die hermeneutiek van
die kerkreg enige eiesoortige karakter (ten opsigte van ander reg) waarmee die regbank

moet rekening hou?

1.3. Navorsingsprobleem

Alhoewel die kerkorde nie geskep is om deur die regbank beoordeel te word nie, geskied
hierdie beoordeling wel- meestal ten koste van die kerk. In die lig van die feit dat die
regbank (soos die kerkreg) gebruik maak van die hermeneutiek vir die uitleg van tekste,
asook die feit dat kerkregtelike tekste onderhewig is aan dieselfde hermeneutiese prosesse
as regstekste, stel die studie die volgende vrae: Toon die hermeneutiek van die kerkreg 'n
eiesoortig karakter ten opsigte van ander reg? Indien wel- hoe kan ’'n eiesoortige

hermeneutiese karakter by die kerkreg bewys word?

1.3.1. Navorsingshipotese

Op die rug van die navorsingsprobleem (1.3.) word die tese onderskryf:

Die hermeneutiek van die kerkreg is eiesoortig ten opsigte van ander reg, vir sover dit
rekenskap hou met die eie aard van die gemeenskap waarin dit funksioneer. Hierdie
eiesoortige karakter kan bewys word, deur eerstens te vra of kerk en reg bestaanbaar is,

en tweedens deur die eiesoortige karakter van die kerk se reg vas te stel.

1.3.1.1. Omtrent die studie en die konsep “eiesoortigheid”

Dit word gaandeweg in die studie duidelik dat die eiesoortige hermeneutiese karakter van
die kerkreg op 'n verskeidenheid van maniere na vore kom, en nie reeds gesistematiseerd

opgeteken staan nie.

In die ondersoek na die eiesoortigheid (sui generis) van die hermeneutiek van die kerkreg,
geniet die eiesoortige karakter van die kerk se reg gelyke aandag. Soos reeds elders gestel
(1.3.1.) is dit m.i. dat daar 'n onlosmaaklike verband bestaan tussen die eiesoortigheid van

die hermeneutiek van die kerkreg, en die eiesoortigheid van die kerk se reg. Wie vra na die

15



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

eiesoortige karakter van die hermeneutiek van die kerkreg, moet terselfdertyd vra na die
eiesoortigheid van die kerk se reg. Die eie aard van die kerklike reg is uiteraard relevant- juis
vir die uitleg daarvan. Daar bestaan’n noodsaak by die hermeneutiek van die kerkreg, nl. dat
daar rekening gehou moet word met die spesifieke karakter van die kerk, asook die reg. Van

de Beek (1992:62) interpreteer dit as volg:

"ledere rechtshermeneutiek zal recht moeten doen aan de eigen aard van de
gemeenschap waarin het functioneert. Toch heeft juist de eigen aard van de
christelijke gemeente ook formele consequenties voor de hermeneutiek van het
kerkrecht. Daarbij gaat het niet om de tegenstelling tussen genade en recht, maar
om het feit dat de kerk niet haar eigen wetgever is maar zich gebonden weet aan de
Schrift. ledere andere gemeenschap vormt geleidelijk of via revoluties haar eigen
recht. Maar de kerk is gebonden aan een externe gezagsinstantie uit het verleden.
Daardoor is er niet alleen de hermeneutische cirkel tussen de tekst van de wet en
de hedendaagse situatie, maar zijn beide ook in een hermeneutische relatie
gebracht met de bijbel, die zowel voor het vigerende recht als voor de situatie
van nu een Kritische instantie is. Zodoende ontstaat er iets van een
hermeneutische driehoek of een samenstel van drie hermeneutische cirkels,
waardoor de hermeneutiek van het kerkrecht nog complexer is dan die van ander
recht. Alles van het gewone recht geldt hier ook, maar de eigen aard van dit recht

geeft extra complicaties."

Dus beywer Van de Beek hom vir die erkenning van die eie aard van die kerkreg, en
ontken hy dat dit die bindende krag van kerkordebepalings strem. Vir hom hou die eie
unieke aard van die Christelike kerk sekere konsekwensies in vir die hermeneutiek van die

kerkreg (vgl. ook Strauss, 2010:21).

Ook is dit belangrik om te let dat die eiesoortige karakter van die kerk se reg, 'n verdere
fundamentele tema impliseer- wat die tese (1.3.1.) implisiet, in toto kwalifiseer, nl. éf kerk
en reg bestaanbaar is. Wanneer kerk en reg saam kan bestaan en die wese van die reg nie in
stryd is met die kerk nie, kan daar éérs regtens gevra word na die eiesoortigheid van die
kerkreg. Verder moet daar vasgestel word of die kerk se reg voldoen aan die vereistes van
reg (sien 1.7.3. onder) aangesien die kerk se reg, as reg, in belang van die studie beoordeel
moet word. Ook moet die kerk se reg van ander reg onderskei word, in die fokus 6p, en

vraag na eiesoortigheid.

16



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

1.3.2. Doel van die studie

Die voorgenome studie het ten doel om 'n teologies-kerkregtelike ondersoek te loods na die
vraag 6f die hermeneutiek van die kerkreg eiesoortig is (in vergelyke met ander reg), asook
hoe s6'n eiesoortige karakter bewys kan word. In die gang van die studie word die volgende

ondersoek:

i.  Het kerkreg’n reg van bestaan in die kerk? M.a.w. is kerkreg moontlik?
ii.  Kan kerkreg as behorende tot reg in eie sin beskou word?

iii.  Waaruit bestaan die eiesoortigheid van die kerk se reg?

iv. Isdaar’n reg vir die kerk, wat in die reg in die kerk tot uitdrukking moet kom?
v. Is die hermeneutiek van die kerkreg eiesoortig t.o.v. ander reg?
vi.  Hoe kan’n eiesoortige hermeneutiese karakter van die kerkreg bewys word?

1.4. Navorsingsmetode

Die ondersoek, asook beoordeling van die eiesoortige karakter van die hermeneutiek van

die kerkreg, impliseer twee fundamentele temas-

i. dievraag 6f die kerkreg, 'n reg van bestaan in die kerk het, asook

ii. dievraag nd die unieke karakter van die kerkreg.

Hierom is die motivering van formele keuses by die aanpak en die strukturering van
navorsing, oor die eiesoortigheid van die hermeneutiek van die kerkreg, van belang.
Vervolgens die probleem in groter detail, asook motivering vir die aanpak, uitleg en

uiteensetting.

i. Die bestaansreg van die kerkreg, is'n vraagstuk wat sedert die Reformasie in die 16de eeu
na vore gekom het, toe daar onder invloed van Luther se denkbeelde die kreet opgegaan
het: weg met kerkreg! Vir baie sou dit 'n contradictio in terminis (Geldenhuys, 1951:1)
wees om te praat van kerkreg, aangesien Kerk en reg twee begrippe is wat met mekaar
onverenigbaar is (Coertzen, 1991:4-22; Plomp, 1992:32-37). Gevolglik sal hierdie studie
die wese van die kerk, asook die wese van die reg, teologies-kerkregtelik beoordeel
d.m.v. die uiteenlopende standpunte daaroor, soos in die loop van die geskiedenis. In
hierdie verband sal die standpunte van Martin Luther, Rudolph Sohm (insluitende ander

voor en na hom, vir wie die kerk en reg nie versoenbaar is nie), Johannes Calvyn

17



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

(Gereformeerde Protestantisme) en ander gereformeerde teoloé oorweeg word. Elkeen

bekend vir hul unieke bydrae tot die vormgewing van die kerk se reg.

Hierdie beoordeling sal geskied op spoor van P. Coertzen se noukeurige bespreking van
die standpunte oor kerk en orde (reg), in sy boek Gepas en ordelik (1991). Coertzen
bespreek nie slegs hierdie onderwerp nie, maar toon m.i. 'n diepe verstaan daarvan:
Luther se siening omtrent kerk en reg staan nie sistematies opgeteken nie en gevolglik
skep Coertzen, op metodologiese wyse 'n begrippe-paar, sodoende Luther se standpunt
hieroor te analiseer. Coertzen se bespreking sal dan ook deurgaans vergelyk word met
ander kundiges se werk oor dieselfde onderwerp. Hieronder tel kerkregskundiges van
Nederland, soos W. Bakker, J. Plomp, L.J. Koffeman, asook Suid-Afrikaanse kerkregtelikes,

soos E.P.J. Kleynhans en F.E. 0’B. Geldenhuys, A.D. Pont en C.J. Smit.

. Allerlei eiesoortige vorme van reg, soos personereg, staatsreg, verenigingsreg,

huweliksreg, arbeidsreg, en ook kerkreg is 'n werklikheid waarmee mense daagliks
gekonfronteer word (Coertzen, 1991:38). Die vraag wat egter beantwoord moet word, is
dié na die eiesoortigheid van die kerk se reg. Reeds is daar genoem (1.3.1.1.) dat die
eiesoortige karakter van die kerk se reg, direk verband hou met die hipotese van hierdie
studie, nl. die eiesoortige karakter van die hermeneutiek van die kerkreg. Die unieke
karakter van die kerk se reg onderskei dit nie net van ander reg nie, maar is ook
fundamenteel in die beoordeling van die eiesoortige hermeneutiese karakter van die

kerkreg.

Vanweé die feit dat die eiesoortige karakter van die kerk se reg (in vergelyking met ander
reg) nie sistematies opgeskryf staan nie, sal hierdie tema ondersoek word deur te vra
waaruit bestaan die eiesoortigheid van die kerk se reg? Hierdie is 'n kritiese vraag in
belang van die breér studie: Sodra daar vasgestel is waaruit die eiesoortigheid van die
kerk se reg bestaan, kan hierdie eiesoortige elemente bydrae tot die ondersoek na die

eiesoortige karakter van die hermeneutiek van die kerkreg.

Kerkregskundiges staan verdeeld m.b.t. hierdie vraag. Volgens Coertzen (1991:38-39) is
die eerste antwoord gewoonlik “die Skrif” of die “bronne”, maar krities vra Coertzen of
dit inderdaad so is dat die unieke karakter van die kerk se reg, daarin bestaan dat dit van

die Skrif gebruik maak? Beteken dit dat die Bybel niks te sé het vir ander vorme van reg

18



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

nie? Die eie aard van kerkreg en kerkregering is nie geleé in die gebruik van die Bybel nie,

III

maar volgens Coertzen (1991:38-39), eerder in die wete dat die kerk 'n “maaksel” van
God is, geskape in Christus Jesus, en dus 'n eiesoortige vergadering van mense. Hierdie

studie argumenteer dan ook vir hierdie siening deurgaans, sodoende die tese te valideer.

Coertzen bied duidelik 'n Gereformeerde standpunt omtrent die unieke oftewel
eiesoortige karakter van die kerk se reg, in sy boek Gepas en ordelik (1991). Nie net
verstaan hy die implikasies van 'n tema wat nie sistematies opgeteken staan nie, maar hy
maak 'n sterk argument t.o.v. die bogenoemde problematiek. Gevolglik sal die tesis
hierdie vraag op dieselfde wyse as Coertzen argumenteer. Deurgaans sal daar ook gelet
word op die standpunte van ander kundiges in hierdie verband, soos die Nederlandse
kerkregskundiges H. Bouwman, W. Bakker, J. Plomp, L.J. Koffeman, asook Suid-Afrikaanse

kundiges soos B.B. Keet, E.P.J. Kleynhans en P.J. Strauss.

Hoofstuk 2 van die studie sal in twee dele op die bogenoemde twee temas (i en ii) fokus, in
'n poging om die studie in toto te kwalifiseer, asook om bruikbare elemente te identifiseer,
wat kan bydra tot die vraag na die eiesoortige karakter van die hermeneutiek van die
kerkreg (hoofstuk 3). Dus sal daar in Deel 1 van Hoofstuk 2, op die verhouding tussen kerk
en reg gefokus word, en in Deel 2 van dieselfde hoofstuk, word die eiesoortigheid van die
kerk se reg ondersoek. Die gevolgtrekkings wat gemaak word in die loop van die ondersoek,
sal dien as metodologiese rigtingwysers in die bespreking en ondersoek betreffende die
eiesoortige hermeneutiese karakter van die kerkreg. Hoofstuk 2 van hierdie studie sluit nie
net aan by hoofstuk 3 nie, maar bied ook praktiese strukturele riglyne daarvoor. In die lig
hiervan, sal daar in hoofstuk 2 onderskei word tussen die standpunte van kundiges,
betreffend die bestaansreg van die kerkreg, asook die elemente wat die kerkreg van ander
regte onderskei- in ‘n poging om ’'n struktuur te formuleer waaraan hoofstuk 3 kan

konformeer.

Hoofstuk 3 fokus op die hooftema van die studie- Gereformeerde kerkreg in hermeneutiese
perspektief. 'n Onderskeid word getref tussen die hermeneutiek van die kerkreg en ander
reg, in 'n poging om die eiesoortigheid daarvan te bepaal. Dit word dan gedoen na

(aan)leiding van hoofstuk 2.

19



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

In hoofstuk 3 sal die fokus eerstens wees op die verhouding tussen die kerkorde en
staatswetgewing, en daarna tussen die teologiese en regshermeneutiek. Laasgenoemde sal
geskied op spoor van Lategan se artikel, Die uitleg van wetgewing in hermeneutiese
perspektief (1980). Volgende sal die fokus verskuif na die hermeneutiese aard van die
kerkreg, soos voorgehou deur die Nederlander Braam Van de Beek, waarna die verskillende
hermeneutiese hulpmiddels aandag sal geniet. Hierdie gedeelte van die studie sal
hoofsaaklik steun op die hoogaangeskrewe werk van, Van de Beek. Ook sal Flip du Toit en
Piet Strauss se bydrae omtrent die uitleg van ’'n kerkorde leidend wees in hierdie verband.
Van de Beek se werk, Hermeneutiek van het kerkrecht (1992), word wyd aangehaal deur
Nederlandse, sowel as Suid-Afrikaanse kerkregskundiges''. Beide Du Toit en Strauss steun
ook op Van de Beek- maar bied iets ekstra, nl. 'n Suid-Afrikaanse kontekstuele interpretasie

m.b.t. die bogenoemde hulpmiddels.

Die laaste Hoofstuk (4) doen’n validering van die hipotese, deur dit te toets aan die omvang

van die gevolgtrekkings wat gemaak is in die voorafgaande hoofstukke.

Die studie sal in toto kwalitatief van aard wees: 'n Literatuurstudie sal onderneem word wat
by wyse van analise, evaluering, sintese en vergelyking (as metodes) sal steun, sodoende die

doel van die studie (1.3.2.) te bereik.

Met betrekking tot die aard van hierdie studie, word die volgende metodologiese riglyne vir

die kerkreg®?, soos voorgestel deur Coertzen (1991:75-116; 1993:231-246), in ag geneem:

1. Geen wetenskap mag ooit bepalend word vir die kerkreg en kerkregering nie
(1993:242).2

2. 'n Sestal metodologiese bakens (1991:75-116) waarmee die kerkregskundige
rekening moet hou™:
i. Die koninkryk van God as konteks vir die kerk en orde

ii. Die kerk as’n unieke gemeenskap, met’n unieke reg of orde

" Wanneer Strauss (2010) en Du Toit (1991) na Van de Beek se Hermeneutiek van het kerkrecht verwys, doen
hulle so met die 1991-publikasiedatum. In hierdie teses word daar na dieselfde werk van Van de Beek verwys,
maar met die 1992-publikasiedatum- soos dit opgeneem is in die tweede, hersiene en aangevulde druk van
Van’t Spijker en Van Drimmelen se Inleiding tot de studie van het kerkrecht (1992).

2 Met sy artikel, Wetenskaplike metodologie en kerkregering (1993), toon Coertzen hoe bepaalde kwalitatiewe
wysiginge binne 'n paradigmatiese konstellasie van wetenskaplike uitgangspunte en doelwitte, tot heeltemal
ander resultate in die praktyk van die kerk se bestaan kan lei.

3 Juis in die lig daarvan dat hierdie studie verband hou met meer as een wetenskap.

1 Vergelyk ook Botha (1993:9-10) se noue bespreking hiervan.

20



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

iii. Jesus Christus as die enigste Here en Hoof van die kerk

iv. Christusregering deur Woord, Gees en dienste

v. Die opbou van die gemeente as die doel van die kerkreg en kerkregering

vi. Die Skrifgegewe indikatief- nl. heil in Christus en die daaruit voortspruitende

imperatief om teen die sonde te stry.

Laastens- met hierdie studie is daar doelbewus weerhou om oor bestaande artikels as
gepositiveerde kerkreg (ius constitutum) te skryf, en eerder is'n normatief kerkregtelike (ius

constituendum) vertrek verkies.

1.4.1 Strukturele uiteensetting van die studie

In die lig van die voorafgaande gesigspunte, word die eiesoortige hermeneutiese karakter
van die kerkreg, met insluiting van die temas- bestaansreg van die kerkreg, en die unieke

karakter van die kerkreg, struktureel soos volg hanteer:

Die belang van die temas- bestaansreg van die kerkreg, asook die unieke karakter van die
kerkreg, is oortuigende argumente vir 'n teologies-kerkregtelike aanpak, met 'n duidelike
ekklesiologiese onderbou. Die besondere waarde daarvan is in die bostaande uiteensetting

(1.4.) reeds bevestig.

Die breé strukturering van hierdie studie word teologies-kerkregtelik bepaal en die
uiteensetting van die problematiek, asook die vraagkomplekse daaromheen, word teen die
ekklesiologiese agtergrond geplaas. Binne die breé geheel word dan keuses gemaak vir die

belangrikste dokumente waarmee uitvoerig gewerk word.
In die laaste hoofstuk word die tese beoordeel.

Vervolgens'n kort uiteensetting van elke hoofstuk:

Hoofstuk 1: Inleiding tot die studie

Die metodologiese aanpak van die studie is van deurslaggewende belang by die ondersoek
na ’'n eiesoortige hermeneutiese karakter van die kerkreg. In hoofstuk 1 word 'n duidelike

keuse gemaak vir 'n navorsingsmetodologie wat die tese sal valideer. Die eiesoortige

21



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

karakter van die hermeneutiek van die kerkreg, met insluiting van die temas- bestaansreg
van die kerkreg, asook die eiesoortigheid van die kerkreg, is oortuigende argumente vir 'n

teologies-kerkregtelike aanpak, met 'n sterk ekklesiologiese onderbou.

Hoofstuk 2: Deel 1- Kerkreg as reg

In hierdie deel van hoofstuk 2 word kerkreg as reg ontleed. Daar word uitgegaan van die
opvatting- indien die kerkreg, 'n reg van bestaan in die kerk het, en die wese van die reg nie
in stryd is met die wese van die kerk nie, kan die fokus aanskuif na die volgende tema in lyn

met die tese van die studie, nl. die eiesoortigheid, oftewel unieke karakter van die kerkreg.

Die standpunte van onder andere Martin Luther, Rudolph Sohm (asook ander véér en na
hom, vir wie die kerk en reg nie versoenbaar is nie), Johannes Calvyn (Gereformeerde
Protestantisme) en ander Gereformeerde teolog, soos Gijsbertus Voetius en H. Bouwman

word ondersoek.

Hoofstuk 2: Deel 2- Kerkreg as eiesoortige reg

In deel 2 van hoofstuk 2, word kerkreg as eiesoortige reg ondersoek- in die belang van die
breér studie, nl. die vraag na die eiesoortige karakter van die hermeneutiek van die kerkreg.
Vanweé die feit dat die eiesoortige karakter van die kerkreg (in vergelyking met ander regte)
nie sistematies opgeskryf staan nie, sal hierdie tema eerstens beoordeel word deur te vra
waarin bestaan die eiesoortigheid van die kerk se reg? Hierdie is 'n kritiese vraag- nie net vir
die tema onder bespreking nie, maar ook vir die breér studie: Sodra daar vasgestel kan word
waaruit die eiesoortigheid van die kerk se reg bestaan, kan hierdie eiesoortige element(e)
ondersoek word vanuit 'n hermeneutiese oogpunt. In deel 2 sal die fokus dus wees op die
aard en omvang van die kerkreg, asook die grens (domein-afbakening) tussen die kerk se reg

en ander reg.

22



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Hoofstuk 3: Kerkreg in hermeneutiese perspektief

In hierdie hoofstuk sal die fokus eerstens wees op die raakpunte en verskille tussen die
kerkorde en staatswetgewing, en daarna tussen die teologiese en regshermeneutiek. Hierna
word die aandag gevestig op die hermeneutiese aard van die kerkreg, waarna die fokus op

die verskillende hermeneutiese hulpmiddels sal wees.

Ten opsigte van die breér studie word daar aangevoer dat die temas, bestaansreg van die
kerkreg (hoofstuk 2, D1) en die eiesoortige karakter van die kerkreg (Hoofstuk 2, D2), op
metodologiese wyse bakens bied vir hoofstuk 3. Dit is wel die geval as daar gelet word dat

hoofstuk 3 uitgaan van die volgende opvattings:

i.  Vanuit 'n Gereformeerde perspektief blyk dit duidelik dat kerk en reg bestaanbaar is
en nie’n contradictio in terminis nie. Die kerk se reg kan as behorend tot reg in eie sin
beskou word, aangesien die reg die gestalte van die genade is (teenoor die opvatting
dat reg en genade mekaar uitsluit). Die feit dat kerkreg wel moontlik is, beteken daar
kan gevra word na die unieke karakter daarvan.

ii. Kerkreg is 'n eiesoortige reg (ius sui generis) wat in en vir die kerk as eiesoortige
gemeenskap beoefen word. Die kerk is die objek van die reg en die eie karakter van

|”

die kerk se reg blyk uit die geloofsgemeenskap- wat die “maaksel” van God is.

Hierdie unieke gemeenskap laat haar regeer deur Christus se Woord en Gees.

Hoofstuk 4: Hermeneutiek van die kerkreg — Eiesoortig?

In die laaste hoofstuk word die tese van die studie beoordeel en bevestig, na aanleiding van
die gevolgtrekkings wat gemaak is in die voorafgaande hoofstukke, elk met 'n eie bepaalde

tema wat direk verband hou met die end-resulterende validasie van die tese.

1.5. Begrensing van die ondersoek

Die studie is hoofsaaklik teologies-kerkregtelik van aard, en volg 'n Gereformeerd-
kerkregtelike perspektief. Die ondersoek na die eiesoortige hermeneutiese karakter van die
kerkreg is beperk tot die werke van Gereformeerde kerkregskundiges, van o.a. Suid-Afrika

en Nederland.

23



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Aangesien die kerkreg as subdissipline van die Ekklesiologie geklassifiseer word (Strauss,
1991b:10), sal die studie op’n ekklesiologiese onderbou steun.’n Verdere afbakening blyk uit

die presbiteriaal-sinodale kerkbegrip wat deurgaans voorgehou sal word.

Doelbewus word daar met (beperkte) geleenthede na regswetenskaplike bronne verwys,
soos Botha se inleiding tot Wetsuitleg (2005), wat die raakpunte en verskille tussen die

teologiese en regshermeneutiek belig.

1.5.1. Gereformeerde teologie

“Gereformeerde teologie” in hierdie studie, dui op die teologie van die Christelike kerk wat
haar belydenis en teologiese paradigma op die Bybel, as die heilige onfeilbare Woord van
God fundeer, soos beskrywend uiteengesit in die Drie Formuliere van Eenheid en ander

ekumeniese belydenisskrifte (Die Kerkorde, 2007:Artikel 1)*.

1.5.2. Die Presbiteriaal-Sinodale kerkbegrip

Die presbiteriaal-sinodale kerkbegrip word verstaan as die presbiteriaal-sinodale sisteem
van kerkregering, wat die alleenheerskappy van Jesus Christus as die enigste Hoof, Heer en
Regeerder van sy kerk wil bevorder. Dit hou in dat Jesus Christus sy kerk onmiddellik regeer
deur Sy Woord en Gees, en middellik deur die ampte wat in die vergadering byeen kom (Van

Wyk, 1991:85; Pont, 1981:192).

In sy werk, Die presbiteriaal-sinodale kerkbegrip, verduidelik Van Wyk (1991:85; vgl. ook
Pont, 1981:192) op samevattende wyse dat die presbiteriaal-sinodale sisteem, nie net die
amp van die ouderling inhou nie, maar al die ampte wat in die reformatoriese kerk
voorkom. Die sinodale element dui nie slegs op 'n sinodale vergadering as die enigste
vergadering wat bestaansreg het nie, maar die stelsel word getipeer as daardie stelsel waar
die vergaderinge van die ampte die kerk regeer. Hierby is ingesluit die vergadering van die

kerkraad, sowel as die ringsvergadering en die sinodale vergadering(s).

' Sien Bylaag 1 van hierdie studie.

24



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

1.6. Die waarde van hierdie studie

Die waarde van hierdie studie blyk as volg:

Vir die teologie |é die waarde daarin dat Lategan se voorstel van'n interdissiplinére gesprek
tussen die regswetenskap en die teologie (op grond van die hermeneutiek as
gemeenskaplike basis), aandag sal geniet, asook een stap verder uitgebou sal word- 'n
interdissiplinére gesprek tussen die kerkreg (as spesifiek teologiese dissipline gerangskik

onder die Ekklesiologie) en die regswetenskap (meer spesifiek Wetsuitleg).

T.o.v. die vakwetenskap kerkreg, sal hierdie studie 'n bydrae lewer tot die ontwikkeling of
uitbreiding van Gereformeerd-kerkregtelike kennis m.b.t. die hermeneutiek van die

Gereformeerde kerkreg, asook die vraag na’n eiesoortige karakter.

Met die oog op 'n interdissiplinére gesprek tussen die kerkreg en die regswetenskap, sal
hierdie studie hopelik genoegsame aktuele punte aanraak wat dialoog wedersyds sal
stimuleer. Die studie sal 'n bydrae lewer tot die Suid-Afrikaanse kerkregshistoriese konteks,
asook tot die regswetenskap (al is dit nou net met die oog op verdere interdissiplinére

gesprekvoering), vanuit'n verantwoordelike bewussyn.

Die studie daag dan ook ander kerkregskundiges uit om moontlike aanknopingspunte te

identifiseer- t.o.v. die kerkreg, die regswetenskap en die regbank.

1.7. Begripsverheldering

In belang van die breér studie moet daar op die inhoudelike betekenis van die volgende

begrippe gelet word:

1.7.1. Kerkreg

1.7.1.1. 'n Algemene definisie

Bekend in Suid-Afrikaanse kerkregtelike kringe klink die inleiding van Kleynhans (1982:1):
“Die student van die kerkreg soek voor alles na’n antwoord op die vraag: Wat is kerkreg?”

Van Wyk (2007:794; kyk ook Botha, 2002:1723) sluit hierby aan wanneer hy daarop wys dat

25



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

verskeie persone in die verlede oor hierdie vraag nagedink het en bepaalde definisies
daaromtrent geformuleer het. Hedendaagse kerkregskundiges soos Coertzen (1991:158-
165) wys in hierdie verband na die groot voorlopers van hierdie wetenskap, wanneer
kundiges op vergelykende wyse bande trek tussen die verskillende definisies, sodoende om

'n samevattende gevolg te formuleer.*®

In hierdie gees meld Bakker (1992:15) 'n vroeé definisie van Gijsbertus Voetius (1663-1676):
“scientia sacra regendi ecclesiam visibilem”. Op die rug van Voetius omskryf Bouwman
(1970:10) die Kerkreg as “de wetenschap, die beschrijft het recht, dat in de zichtbaar
geinstitueerde kerk geldt en gelden moet.” Ook Haitjema fokus op kerkreg as wetenskap,
wanneer hy skryf: “Kerkrecht heeft als vak van wetenschap te doen met de systematische
beschrijving van de orde in het leven en werken der kerk” (aangehaal in Coertzen,
1991:160). Abraham Kuyper definieer kerkreg as die vak wat op 'n prinsipieel teoretiese
wyse die “architectoniek” van die kerklike instituut uiteensit. Hierdie instituut, skryf Kuyper,
word nie deur mense uitgedink nie, maar is 'n instelling van Christus wat sy grondbestek in

die Heilige Skrif het (Coertzen, 1991:160).

1.7.1.2. Gereformeerde Kerkreg in Suid-Afrikaanse konteks

Wat betref die definiéring van kerkreg in 'n Suid-Afrikaanse konteks, wys Coertzen
(1991:163) op die bydrae van B.B. Keet in 1924. In sy formulering van 'n definisie, fokus Keet
op die formele beginsels van Gereformeerde kerkreg, nl. soos dit in die Woord van God
neergelé is. Dit hou in dat Christus alleen die Hoof van die kerk is, asook die selfstandigheid
van die plaaslike gemeente, die presbiteriale vorm van kerkregering, noodsaaklikheid van
die kerkverband en die regte verhouding van kerke en staat. Dit is duidelik dat Keet, die
Woord, die Christusregering en die ampte beklemtoon. Later jare (1978) omskryf Stoop
kerkreg as die vak wat te make het met die organisasie van die kerk en met kerklike
instellinge, soos die ampte en ander gemeentelike vorme. Hierna gaan hy voort en dui

daarop dat kerkreg 'n sterk kerkhistoriese inslag het'’. Spoelstra beskou kerkreg as ’n

'8 Sien in hierdie verband Botha (2002:1722-25), Ungerer (2007:791) en Van Wyk (2007:794-96).
7 Coertzen (1991:165) merk op dat hierdie kerkgeskiedenis benadering van Stoop uniek is tot die Suid-
Afrikaanse beoefening van kerkreg.

26



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

teologiese wetenskap, wat die geldende en bindende reéls wat God vir sy kerk gegee het,

uit die skrif moet opdiep (Coertzen, 1991:165).

Duidelik blyk dit uit die laasgenoemde definisies dat die Woord van God as normgewende
rigsnoer dien. Coertzen (1991:165) brei hierop uit wanneer hy wys dat hierdie 'n ou lyn van
die Gereformeerde Reformasie is, wat deurloop tot ons dag. Hierteenoor is daar diegene
wat kerkreg bloot in terme van organisasie wil sien, dus sonder Skrifbinding. Coertzen

(1991:165-66) spreek krities hierteen:

“Hoe dit ook al sy, uiteindelik kan daar nie weggekom word van dit wat die Skrif oor
die regering van die kerk leer nie. Op een of ander wyse moet enige teoloog hom
ten opsigte daarvan verantwoord, net soos wat hy homself rekenskap sal moet gee
van die feit dat die kerk van Christus deur die eeue heen nog altyd 'n verbintenis

tussen die Woord en die orde in die kerk gesien en dit dikwels ook bely het.”

Samevattend, vanuit 'n Gereformeerde oogpunt beoordeel, omskryf Coertzen (1991:166)
kerkreg [as] die teologiese wetenskap wat die organisasie van die kerk in sy Skriftuurlike en

historiese gestalte bestudeer.

1.7.1.3. Kerkreg, die kerk en die gemeenskap®®

In sy artikel, Wat is kerkrecht? skryf Bakker (1992:13):

“Bij ‘kerkrecht’ denkt men meestal aan het geheel van de voor schriften en
bepalingen waarmee kerken haar organisatie en werk zaamheden, alsook haar
betrekkingen naar buite, trachten te rege len. ...Toch kan deze laatste niet volstaan
met slechts het geldende (positieve) kerkrecht te behandelen. Als
wetenschappelijke discipline zal zij kritisch, d.w.z. beoordelend, te werk moeten
gaan. Dit betekent dat zij zich niet alleen afvraagt, hoe de kerk is ingericht, maar

ook en vooral, hoe zij behoort te worden ingericht.”

Volgens hierdie denklyn van Bakker, handel die kerkreg nie slegs oor héé die kerk ingerig

moet word nie, maar ook hoe die kerk ingerig behédrt te wees. Die wyse waarop die kerk

'8 vanweé die breér studie se argument- dat die kerk, die objek van die reg is, asook dat die eie karakter van
die kerk se reg duidelik blyk uit die geloofsgemeenskap, is dit gepas om die kerkreg ook in hierdie lig te stel.

27



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

haar lewe en werksaamhede orden, staan in die reél nie los van die wese en die roeping van

die kerk, of haar verhouding tot die wéreld en die samelewing nie.

Daar bestaan meer as een vorm van kerk. In konkrete verskynsel is die kerk 'n gemeenskap
van mense, 'n menslike samelewingsverband, wat bepaalde ooreenkomste toon met ander
(menslike) samelewingsverbande, soos die staat. In wese is die kerk egter 'n geestelike

gemeenskap, 'n mistieke liggaam van Christus (Bakker, 1992:13).

20

Bakker (1992:13-14) voer aan daar is twee sye tot die kerk, nl. die “zichtbare ‘buitenkant

0

en die “onzichtbare ‘binnenkant’”. Die onsigbare kerk is 'n mistieke en geestelike begrip wat
nie vir regsordening vatbaar is nie en dus het die kerkreg sleg betrekking op die sigbare kerk
(Bakker, 1992:14; sien ook Geldenhuys, 1951:2). Die kerk is sui generis (eiesoortig) in eie sin,
asook eiesoortig t.o.v. ander reg- in sigbare gestalte behoort sy aan Christus en kan nie

“zonder meer beoordeeld worden naar de regels en wetmatigheden die voor andere

menselijke samenlevingsverbanden gelden” (Bakker, 1992:14).

1.7.2. Kerkorde

Alhoewel die begrip kerkorde nie in die Skrif voorkom nie, [dien] die Skrif homself egter aan
as die Woord en die wet van God, en behou dit die reg om bepalings en voorskrifte vir die
kerklike lewe te gee (Smit, 1984:57). In die Gereformeerde teologie word daar oorwegend
saamgestem dat die beginsels vir 'n komplete kerkorde, tog genoegsaam in die Skrif
gegee is. In hierdie verband noem Smit (1984:59) die name van Sillevis Smitt,
Bronkhorst, Van Itterzon, Pont en ander gereformeerde kerkregskundiges, wat oordeel

dat die Skrif wel die beginsels vir'n komplete kerkorde voldoende weergee.

Bouwman (1970:327) beskryf die karakter van die kerkorde as volg:

“Het karakter van de kerkenordening is dus, dat zij de regelen aangeeft, welke op
grond van het Woord Gods, in overeenstemming met de belijdenis der kerk, voor de

goede orde in de kerk nodig zijn.”

28



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Volgens Smit (1984:84) is die kerkorde “reélend van aard, onderskeibaar van kerklike besluit
en gewoontes, juridies en nie dwingend nie, gegrond op die Skrif en die Belydenis, gebonde
aan die kerk wat dieselfde kerkregeringsontwerp onderskryf en van toepassing op die kerke
wat die kerkorde gemeenskaplik in kerkverband aanvaar het, met die doel om die goeie orde

met behulp daarvan tot eer van God te handhaaf”
“Kerkorde” word in hierdie studie verstaan as:

“...het geheel van de algemene bepalingen, die door de bevoegde kerkelijke instantie
zijn vastgesteld en schriftelijk gefixeerd om een goede gang van zaken in het kerkelijk

leven te verzekeren en te bevorderen” (Nauta aangehaal in Du Toit, 1991:46).

Binne die NG Kerk word met “Kerkorde” die huidige 70 artikels verstaan. Volgens Sadler (in
Du Toit, 1991:46) is die reglemente, asook die besluite van kerkregtelike aard (wat in die
Kerkordeboek opgeneem is) tegnies nie deel van die Kerkorde nie, maar tog 'n onontbeerlike

vergestalting van die toepassing van hierdie artikels, aangesien daaraan ook gehoorsaamheid

vereis word.
1.7.3. Reg

“Baie is al geskryf oor die vraag wat ‘die reg’ behels. Geen enkele korrekte antwoord is al
gevind nie” (Kleyn & Viljoen, 2002:1). Inleidend tot sy studie oor die wese van die reg, merk
Geldenhuys (1951:2) dat daar nooit eenstemmigheid bereik sal word oor die vraag wat reg
is nie. Van der Linde (in Kleynhans, 1982:4; vgl. ook Keet, 1963:1-3; Koffeman, 2009:84) sluit
hierby aan wanneer hy vind dat'n algemeen aanvaarde regsbegrip nie bestaan nie. Voorts in
hierdie verband, wys Geldenhuys (1951:2; sien ook Du Plessis, 1999:37-38) waarop die
Grieke noem 'n chaos modernen Anschauungen. Hierdie chaos was te wyte aan die val van
die natuurreg a.g.v. die opkoms van die evolusionistiese of historiese skool onder Friedrich
Karl von Savigny (1779-1861), wat die twee grondpilare van die natuurreg, nl.
onveranderlikheid en algemene geldigheid, [weggeslaan] het. Met die val van die natuurreg
ontbrand die stryd tussen die verskillende skole, wat twee hoofstrome erken, nl. wilsreg (jus

voluntarium) of reg wat nie in die menslike wil sy oorsprong vind nie. Die oplossing vir

29



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

hierdie stryd, voer Geldenhuys (1951:14) aan, moet gesoek word in 'n kombinasie van dié

twee rigtings:

“Naas die in die gemeenskap gegroeide reg, wat steun op die regsbesef van
die gemeenskap, bestaan daar ook die gewilde reg (jus voluntarium); en vir
die bestaan daarvan is dit nie afhanklik van die wyse waarop dit ‘gewil’ is nie,
deur die heerser, deur die Volksvergadering of parlement, of ook van die feit
dat dit beklee is met’n sanksie al dan nie, mits dit maar deur die gemeenskap
as bindend erken word. M.a.w. reg is geldende bindende reéls vir die

menslike samelewing.”

Hierdie definisie van Geldenhuys lei hom om die essensiéle kenmerke van reg te identifiseer

(1951:14-15):

i Die reg is bindend, terwyl moraal vrylatend is. Moraal doen 'n beroep
op die indiwidu, terwyl die reg’n bindende verpligting voorskryf.

ii. Die reg is heteronoom, algemeen geldende reéls wat elke persoon as
persoon beheers, terwyl willekeur geen algemene gelding kan verkry
nie.

iii. Die reg gaan oor die lewe uiterlik sowel as innerlik. Regsreéls het
betrekking op menslike handelinge, sowel as op gebeurtenisse.

iv. Reg is geldende reéls. Dit moet deur die gemeenskap vir wie dit
gestel is as geldend beskou en aanvaar word. Dwang moet dikwels
gebruik word om die reg te handhaaf, maar dwang behoort nie tot

die wese van die reg nie.

In hul bespreking van die reg as “sosiale kontrak”, wys Kleyn & Viljoen (2002:2) op

die volgende “kenmerke van’n ideale beeld van die reg”:

i. Dit bestaan uit reéls of voorskrifte wat menslike interaksie moontlik
maak en reguleer.
ii. Dit orden’n samelewing en gee sekerheid.
iii. Die reéls word deur staatsinstellings toegepas of geinterpreteer en,

indien nodig, afgedwing.

30



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

In weerwil van die gebrek aan eenstemmigheid oor die wese van die reg, vind Kleynhans

(1982:4) dat daar wel basiese beginsels daarvoor bestaan, waaroor redelik eenstemmigheid

bereik is:

vi.

Die reg veronderstel altyd 'n gesag of mag wat dit vasstel en handhaaf
wanneer geskend word.

Die reg vloei voort uit die wil van die bevoegde orgaan, 'n sosiale outoriteit.
Die reg het te make met die verhouding waarin die een mens tot 'n ander
staan, en dat dit in hoofsaak oor uitwendige handelinge gaan.

Regsgeleerde onderskei tussen objektiewe en subjektiewe reg. Objektiewe reg
het te doen met die norme wat aan die regsverhouding ten grondslag |é. Die
subjektiewe reg handel oor die bevoegdheid om dinge te doen wat op
objektiewe reg steun en daardeur beskerm word.

Die regsgeleerdheid (as wetenskap wat die beginsels van die reg ondersoek)
word as normatief beskou. Dit beskryf nie alleen nie, maar sé ook wat behoort
te wees, en nie alleen na wat as reg beskou word nie.

In die kerkreg of jus ecclesiasticum word onderskei tussen jus constituendum
en jus constitutum. Eersgenoemde dui op die reg soos dit volgens die Woord
van God behoort te wees. Laasgenoemde dui op die reg soos dit werklik

bestaan.

Ook die werk van die Nederlandse kerkregskundige Brouwer (in Koffeman, 2009:84-85)

getuig van 'n ontwykende karakter as dit kom by 'n definisie vir die reg. Hy bied geen

beskouing van die reg nie, maar omskryf eerder wat reg is, deur te fokus op sekere

kenmerke:

i.Recht maakt aanspraak op gezag (en veronderstelt dus een bevoegdheid tot

normstelling en een verbindende kracht).

ii.Nader toegespitst: recht maakt aanspraak op het hoogste en alomvattende gezag

binnen een samenleving.

iii. Recht vestigt een geweldsmonopolie.

iv.Recht maakt aanspraak op juistheid

31



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

1.7.4 Kerkregtelike en Juridiese taalgebruik

Vir doeleindes van hierdie studie, moet daar op die volgende kerkregtelike en juridiese

taalgebruik gelet word:

Vi.

Om uitdrukking te gee aan die eiesoortige karakter van die kerkreg (beide die reg in
en die reg vir die kerk) verkies sommige kerkregskundiges, om eerder van die orde van
die kerk te praat, i.p.v. die reg van die kerk. Coertzen (1991:38) meen die gebruik van
hierdie ander benaming, stel dit nie altyd duidelik waarin die eiesoortigheid van die
kerk se reg geleé is nie: “Netsowel kan die begrippe- kerkreg en kerkregering
gebruik word, solank dit duidelik is dat die kerk se reg fundamenteel anders is as
ander vorme van die reg” (Coertzen, 1991:38).

Dit is belangrik om te onderskei tussen die terme kerkreg en kerkregering, beide in
hul uniekheid en onderlinge korrelasie. Volgens Van Wyk (2007:795) word daar veral
in Gereformeerde kringe 'n onderskeid getref tussen dié twee terme. Coertzen

(1991:xi) tref die volgende onderskeid:

“Kerkreg is die wetenskap wat nadink oor wat die Skrif vir ons leer oor die
orde vir die kerk van Christus, wat die gang van die orde deur die
geskiedenis heen naspoor en wat wil help om die orde vir die kerk ook tot’'n
orde in die kerk te maak. Kerkregering is die praktyk van elke dag se
kerkwees waarin gestalte, uitvoering, aan die resultate van kerkreg as

wetenskap gegee word.”

'n Reg (a right) word gewoonlik in Afrikaans beskryf as 'n subjektiewe reg. Dit is die
regsverhoudinge of —betrekkinge waarin mense (regsubjekte) tot mekaar staan (Du
Plessis & Du Plessis, 1995:127, 135-136).

Die reg (the law) bestaan uit alle vorms van die reg (0o.a. gemenereg, wettereg,
inheemse reg, regspraak). Dit is die reg in objektiewe sin. (Du Plessis & Du Plessis,
1995:145-46).

'n Wet (a law) is 'n geskrewe statuut of regsreéls, uitgevaardig deur diegene van die
staat, wat die gesag het om dit te doen (Kleyn & Viljoen, 2002:45; Botha, 2005:7).
Regspraak is die reg, soos dit deur die Hof in spesifieke sake bevind is (Kleyn &

Viljoen, 2002:60; Botha, 2005:8). In die Suid-Afrikaanse regstelsel word bepaal dat

32



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

die bevindings van 'n hoér hof, laer howe of howe van gelyke status bind (ook
bekend as die presedenteleer of stare decisis) (Du Plessis & Du Plessis, 1995:207;
Botha, 2005:8).

vii. Die uitleg van wette, oftewel wetsuitleg, bestudeer die reéls, vermoedens en
prosedures wat by interpretasie, verstaan en toepassing van wetgewing gevolg moet
word, sodoende die mees korrekte betekenis van wetgewing vas te stel en op 'n
praktiese situasie toe te pas. Dit is 'n onderafdeling van die juridiese uitlegkunde of

die regshermeneutiek (Du Plessis & Du Plessis, 1995:226; Botha, 2005:1).

1.7.5 Hermeneutiek

1.7.5.1 Algemeen

Met sy interpretasie van die begrip hermeneutiek, fokus Thiselton (1992:31) op wat hy
noem “transforming texts”. Hiervolgens het tekste die vermoé om die persepsie, verstaan
en aksies van die leser en lesersgemeenskap te vorm, asook te transformeer. As voorbeeld
in hierdie verband wys Thiselton (1992:31) op juridiese tekste, mediese tekste en
Bybeltekste. Andersom kan 66k tekste transformasie ondergaan, aan die hand van die leser
en lesersgemeenskap. Die leser kan byvoorbeeld die teks misverstaan, misinterpreteer en
gevolglik misbruik. Wetend of onwetend gee die leser soms vorm aan die teks, soveel so dat
dit uiteindelik 'n meganisme word wat nadelig kan wees vir ander se bestaan. 'n Verdere
moontlikheid wat Thiselton (1992:31) identifiseer, is dié wanneer die leser of

interpreteerder die teks toerus met nuwe betekenis, vir'n nuwe konteks of situasie.

Met die bogenoemde in gedagte, maak Thiselton (1992:31) m.i. 'n belangrike opmerking:

“Hermeneutics entails a study of the processes and operative conditions of
transforming texts, in both senses of the phrase. It also raises a large network of
related questions about goals and models of interpretation, and what each may be
thought to presuppose and to effect... Hermeneutics has suffered grievously from the
attempts of theorists to use one particular paradigm as a explanatory model for a

large variety of texts.”

33



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Histories word die term hermeneutiek afgelei van die Griekse woord hermeneuein, wat
beteken “om te interpreteer”. Hermeneuein word oorspronklik toegeskryf aan Hermes, die
boodskappergod van die antieke Grieke, wie se taak dit was om die boodskappe van die
gode, aan gewone mense oor te dra, uit te I1é en sé verstaanbaar te maak (Mueller-Vollmer,

1986:1).

Hoewel die begrip hermeneutiek op verskeie maniere gedefinieer kan word, staan dit sedert
die sewentiende eeu bekend as die “wetenskap of kuns” wat besin oor “teorieé van
interpretasie en kommunikasie” (Van Aarde, 2004:1105). Sedert die Verligting-era in
Europa, is antieke tekste interpreteer deur die tradisie agter die diskoers (historiese kritiek)
te ondersoek, asook te fokus op die verhouding tussen die linguistiese en literére patrone
binne die diskoers (strukturalisme as eksegetiese benadering). Hedendaags klink die
uitdrukking “hermeneutiek van agterdog” (ook bekend as “hermeneutiek van suspisie”)
kenmerkend wanneer daar gepraat word van ’'n interpretasie, wat die sogenaamde

“onmiddellike betekenis” van literére kommunikasie wantrou (Van Aarde, 2004:1105).

1.7.5.2. Hermeneutiek en hierdié studie

Van rigtinggewende belang vir hierdie studie is hoe hermeneutiek hier verstaan en beskryf
word, asook wat met die hermeneutiek van die kerkreg bedoel word. Sake van belang in
hierdie verband is die hedendaagse verdeeldheid onder Gereformeerde lidmate en teoloé
oor Bybelverklaring en toepassing, asook die problematiek van ‘n multidissiplinére

hermeneutiek.

i Gereformeerde Skrifverklaring

Wanneer daar gelet word op onlangse artikels soos, Probleme rondom die verklaring van die
Bybel in gereformeerde teologie™, Probleme rondom die Bybel in gereformeerde teologie®,
Die gereformeerde Skrifbeskouing en die verrekening van die sosiohistoriese konteks in die
eksegeseproses®’, is dit geen geheim dat daar die afgelope tyd in gereformeerde kringe

aktuele debat bestaan omtrent Skrif-interpretasie en uitlegmetodes nie. Deel van hierdie

9 van der Walt (2009).
2 yian der Walt (2008).
! Grénum & Janse van Rensburg (2004).

34



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

problematiek is hoe ‘hermeneutiek’ verstaan moet word, asook hoe die verhouding tussen
‘eksegese’ en ‘hermeneutiek’ daarna uitsien. Steenkamp & Van Aarde (1991:473) praat in

hierdie verband van “die onderskeid tussen ‘metode’ en ‘benaderingswyse’”.

Met hul artikel, Die hermeneuse van die skrif met die oog op hedendaagse kerklik-etiese
vraagstukke, beywer Coetzee et al (1980:12) hulself om “hermeneutiek in die tradisionele
sin” te verstaan, en “nie in die sin van die sg. Nuwere hermeneutiek wat bykans die hele
teologie wil insluk onder ‘Hermeneutiek’ as die hele proses van ‘verstaan’ van die Skrifte

”

nie.

Hermeneutiek, volgens Coetzee et al (1980:12), is “die wetenskaplike dissipline wat die

III

beginsels en reéls vir die praktiese eksegese teoreties ondersoek, toets en vasstel”, terwyl
eksegese gedefinieer word as “uitlegkunde of uithaalkunde.” Eksegese, vir Coetzee et al
(1980:12), dui op die “verstaanproses waarbinne vasgestel word, wat die skrywer
oorspronklik vir sy lesers gesé het en wou sé.” Die Hermeneutiek beskerm die eksegeet teen
“willekeur en inkonsekwensie”, wanneer dit “besin oor die vrae waarvoor die eksegeet te

staan kom”, asook wanneer dit die “beginsels en metodes van Skrifverklaring bestudeer en

die basiese reéls daarvoor neerlé” (Coetzee, et al. 1980:12).

In terugblik op die verlede, meld Van der Walt (2009:17) dat eksegese “sy onskuld en
eenvoud verloor” het, en kan dit volgens hom “nie langer net besig wees met wat letterlik in
die teks staan, en die toepassing van 'n aantal logiese letterkundige reéls nie.” Ter stawing

haal hy (2009:17-18) vir Troos aan:

“... dat ons verstaan van teksten niet slechts een kwestie van grammatica en logika is,
maar primair... de zaak van onze volledige werklijkheidsbeleving en -beschouwing,
met andere woorden: van onze levensbeschouwlijke en wijsgerige totaliteitsvisie...
de theologische hermeneutiek is veel meer dan de toepassing van vijf of tien regels

voor exegese.”

35



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Hierdie stroming het die aandag op 'n feitlike situasie gevestig, wat die gereformeerde
teologie nie kan ontken nie. Die implikasie hiervan is dat selfs die kleinste van skuiwe in die

hermeneutiek, massiewe en radikale konsekwensies inhou vir die teologie.

Nog 'n tema wat die studie direk raak, is dié van 'n multidissiplinére hermeneutiek tussen die

teologie en ander wetenskappe.

ii. ’n Multidissiplinére hermeneutiek

In sy publikasie, New horizons in hermeneutics (1992), wys Thiselton op 'n spanning wat hy
ondervind wanneer hy tegelykertyd aan twee tipe lesers skryf, nl. diegene wat onderrig,
navors en studeer aan Universiteite en dié wat praktiese vrae ondersoek omtrent die

Bybelse geskrifte, in belang van die christendom. In hierdie verband skryf Thiselton:

“...within a multidisciplinary frame these two sets of concerns become one single set

of concerns in hermeneutics.”

Thiselton (1992:4-8) gaan voort en verduidelik hierdie problematiek aan die hand van onder

andere Paul Ricoeur se hermeneutiek, asook hermeneutiese ontwikkelinge post-Gadamer:

Ricoeur se hermeneutiese teorie is volgens Thiselton eksplisiet multidissiplinér. Hy
ondersoek die bydrae van Freudiaanse kategorieé as metodologiese middels van suspisie en
kritiek, terwyl hy ook die kreatiewe mag van simbole, metafore en narratiewe in teks
(spesiaal in Bybelse diskoers) ondersoek. Algemeen bekend omtrent Ricoeur en 66k die
onlangse literére teorie, is die vraag: “what does this text do?” In hierdie verband

verduidelik Thiselton (1992:5):

“The very formulation of this question, however, raises a multitude of critical
guestions in philosophy, theories of language, and socio-critical theory. Can we, or
should we, seek to find kriteria which determine the validity of what a text does
within this or that community or for this or that occasion? Can we welcome a

pluralism that might be satisfied as long as texts do something?”

'n Sleutel-aspek wat multidissiplinére hermeneutiek konfronteer (in beide Universiteite en
die Christen-gemeenskappe) is die moontlikheid en rol van 'n meta-kritiek. Hierdie saak

ontlok van Thiselton (1992:5): “...can we critically rank the different kriteria by which we

36



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

judge what counts as meaningful or productive effects of texts within this or that context of
life”. Aan die eenkant van die spektrum staan kontekstueel-realitief sosio-pragmatiese
hermeneutiek. Dit is die effek wat die teks op my en my gemeenskap het?’. Aan die ander

kant van die spektrum staan’n meta-kritiese en sosio-kritiese hermeneutiek:

“Here the search for some metacritical ranking is not given up: some trans-contextual
basis is sought for the comparative evaluation of contextual kriteria of interpretation
and indeed for the purposes in relation to which each set of kriteria gain its currency”

(Thiselton, 1992:6).

'n Verdere sameloping tussen teologie, Christen-aksie en multidissiplinére hermeneutiek blyk
uit die hermeneutiese ontwikkelinge, post-Gadamer, soos die sosio-kritiese hermeneutiek:
“Socio-critical hermeneutics seeks to unmask uses of texts which serve self-interests or the
interests of dominating power-structures” (Thiselton, 1992:6). Hiervolgens kan tekste
gebruik word vir sosiale manipulasie of beheer, 6f die magtiging van sekere waardes wat die
belange van'n spesifieke individu of maatskappy bevorder. Hier bied die sosio-kritiese teorie
van Habermas en ander, 'n kritiese raam wat dan ook as teoretiese middel kan dien in die
benadering tot die bevrydingsteologie. Die idee rondom die bevryding en verlossing van
verdruktes, staan parallel met die bevrydings-hermeneutiek van Latyn Amerika, Swart -en

Feministiese teologie.

Regdeur sy publikasie poog Thiselton dan om hierdie spanning te behou- tussen die
onvermydelike hermeneutiese pluralisme en die noodsaaklike meta- kritiese status van sake
soos die verbod op afgodery, die boodskap van die kruis en die universaliteit van

eskatologiese belofte. Thiselton (1992:612) kom tot die som:

“Christian theology would move into self-contradiction if it ceased to evaluate the
prohibition of idolatry, the message of the cross, and the universality of
eschatological promise as merely context-relative, as the product or construction of a
particular social culture with no claim to offer a universal critique of life and thought,
and even a metacritique of other criteria of thought, understanding, and action. We

need to explore both of these axes of life-world and trans-contextual critique before

*? Hierdie hermeneutiese lyn loop regdeur die Piétisme, radikale leser-antwoord teorie, pragmatiese vorm van
narratiewe teologie en postmoderne elemente van literére teorie (Thiselton, 1992:6).

37



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

we can fully grasp the degree of complexity with which they interact in a theory of

hermeneutics which is compatible with Christian theology.”

1.7.5.3. Gevolgtrekking

Met die voorafgaande wou ek toon dat die hermeneutiek (as dissipline), die onderwerp van

heelwat bespreking was, is en vorentoe nog sal wees. Ook wou ek wys dat die onderskeid

tussen eksegese en hermeneutiek 'n komplekse saak is in Gereformeerde kringe. Verder

bestaan daar die werklikheid van 'n multidissiplinére hermeneutiek, waarmee daar rekening

gehou moet word.

Beide die laasgenoemde sake is van toepassing op hierdie studie, en gevolglik is die volgende

keuses doelbewus uitgeoefen in belang daarvan:

Die spanning tussen (a) eksegese en hermeneutiek, asook tussen (b) ‘n hermeneutiese
pluralisme en ‘n meta-kritiese status van sake, word meereken by hierdie studie. In
die saak van’n hermeneutiese pluralisme, asook 'n meta-kritiese status van sake (dus
die saak rakende 'n multidissiplinére hermeneutiek, soos in die geval van hierdie
studie), sal 'n algemene hermeneutiek vir die geesteswetenskappe van groot nut
wees; veral in die geval waar gemene uitlegmetodes ter sprake is (soos te sien by
die teologie en die regswetenskap).

Aangesien die teologiese en regshermeneutiek nie geisoleerde dissiplines is nie,
maar 'n inherente deel uitmaak van 'n algemene hermeneutiek vir die geestes-
wetenskappe, sal die fokus deurgaans wees op die uitlegmetodes wat vir beide die
teologie en regswetenskap geld- soos die literére, strukturele, historiese en
sistematiese hermeneutiek.

In hierdie studie word hermeneutiek verstaan as “die teorie van die uitleg van tekste”
d.w.s. die tegnieke, metodes en benaderings waarmee tekste interpreteer word.
Alhoewel die “hermeneutiek van die kerkreg” op die Skrif, belydenisskrifte, kerkorde
en liturgiese formuliere van toepassing is, sal die fokus in hierdie studie hoofsaaklik
wees op die uitleg en interpretasie van die Kerkorde. Dit beteken dat die
“hermeneutiek van die kerkreg” hier verstaan word as die tegnieke, metodes en

benaderings waarmee die Kerkorde uitgelé en interpreteer word.

38



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

HOOFSTUK 2
DEEL 1
KERKREG AS REG

2.1. Inleiding tot Deel 1

In sy gepubliseerde proefskrif, Die regsposisie van kerkraad, ring en sinode, merk
Geldenhuys (1951:1) dat die regsgeleerde wat kerkreg wil behandel, op twee moeilike vrae
stuit: “Wat ons onder die begrip Kerk moet verstaan, en wat die verhouding daarvan is tot
die begrip reg in juridiese sin.” Hierop gee hy rigting met nég 'n vraag, nl. 6f kerkreg

inderdaad as behorende tot reg in eie sin beskou kan word?
In hierdie verband skryf Van der Ploeg (2004:25-26):

“Op zich onttrek het ‘heilige’, de Godsverering, zich aan het recht. Godsverering
veronderstelt een zich overgeven/onderworpen weten aan God, het hogere. De
daarbij ‘van hogerhand’ gegeven regels zijn niet vergelijkbaar met de regels van
mensen. ...vanuit de christelijke wijsbegeerte der wetsidee meent dat ondanks de
bijzondere bestemmingsfunctie van de kerk in het geloofsaspect in het burgerlijk

recht voor haar geen uitzonderingspositie dient te bestaan.”

Hierdie konflik tussen kerk en reg is’'n eeue oue spanning wat reeds sedert die Reformasie in
die 16e eeu na vore gekom het in die uiteenlopende standpunte van onder andere Martin
Luther en Rudolph Sohm (Coertzen, 1991:4; Strauss, 2010:1; Plomp, 1992:33). Die antwoord
op hierdie oue vraag, volgens Coertzen (1991:2-4), is nie alleen vir die vakwetenskap kerkreg

van belang nie, maar het ook verreikende gevolge vir die praktyk van kerkregering®:

“Wie die wese van die kerke en die orde (reg) in die kerk skei asof hulle niks met
mekaar te make het nie, kan byvoorbeeld 6f in’'n kerklike docetisme verval waarin die
sigbare kerk nie as werklike kerk beskou word nie, maar as 'n skynkerk met al die
moontlikhede van wanpraktyke wat daarvan verbode is, 6f hy moet die daarstelling
en uitoefening van die orde in die kerk uit die hande van die kerk neem en in die

hande van iets of iemand anders plaas, gewoonlik die owerheid.”

> 0ok ander kerkregskundiges is dit eens dat dit noodsaaklik is om 'n verantwoorde beskouing te handhaaf oor
die verhouding tussen kerk en orde. Sien Strauss (2010:1) en Plomp (1992:34-37) in hierdie verband.

39



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Nog 'n wanpraktyk (Coertzen, 1991:3-4; vgl. ook Strauss, 2010:1) in hierdie verband is dat
die orde slegs i.t.v. die burgerreg beskou word, en dat die beskouing dan op die kerk
oorgeplant en sodoende in die kerk ingedra word- soveel so dat die kerk sy eie orde as tipies

burgerregteliks beskou.

Coertzen (1991:4; sien ook Van der Ploeg, 2004:24-25) wys op 'n derde probleem, nl. dat die
kerk nie altyd in staat is om op 'n teologies verantwoorde wyse antwoorde te verskaf op
kerkregtelike probleme wat opduik nie. Coertzen (1991:4) is oortuig dit kan daartoe lei dat
kerklike probleme opgelos word met regsmetodes wat analoog is aan ander vorme van die

reg, en wat vreemd is aan die regering van die kerk.

In hierdie deel van hoofstuk 2 sal kerkreg as reg ontleed word. Die fokus sal wees op vrae
soos- is kerkreg moontlik? Het kerkreg 'n reg van bestaan in die kerk? Is kerkreg nie 'n

contradictio in terminis nie? Kan kerkreg as behorende tot reg in eie sin beskou word?

Sodra daar bevestigend geantwoord kan word, op die vraag of kerkreg 'n reg van bestaan
het, kan die fokus aanskuif na die unieke karakter van die kerkreg, asook (daarna) die

eiesoortige hermeneutiese karakter van die kerkreg.

'n Verdere rede waarom kerkreg as reg oorweeg word, is 'n geval van soort met soort
vergelyk- reg met reg. Die vraag of kerk en reg saam kan bestaan (in die kerk, en as reg),
kwalifiseer dus die vraag na die eiesoortigheid van die kerkreg (in vergelyke met ander reg),

asook die vraag na die eiesoortige karakter van die hermeneutiek van die kerkreg.

Vervolgens sal die bogenoemde sake beoordeel word, deur die uiteenlopende standpunte
omtrent die verhouding tussen kerk en reg, soos in die loop van die geskiedenis, te
oorweeg. Die standpunte van onder andere Martin Luther, Rudolph Sohm (asook ander
voor en nd hom vir wie die kerk en reg nie versoenbaar is nie), Johannes Calvyn
(Gereformeerde Protestantisme) en ander Gereformeerde teoloé, soos Gijsbertus Voetius

en H. Bouwman word ondersoek.

Soos reeds vermeld- hierdie beoordeling geskied op spoor van Coertzen se noukeurige
bespreking van standpunte oor kerk en orde (reg), in sy boek Gepas en ordelik (1991), terwyl

daar deurgaans na ander kundiges verwys sal word.

40



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

2.2. Martin Luther

“Kerkrecht is overbodig als het Woord maar op de juiste wijze wordt verkondigd.

o

Luther had niet veel op met regelaars: ‘Guter Jurist, boser Christ’” (Van Drimmelen,

2004:17).

In sy bespreking van die standpunte oor kerk en orde (reg), wys Coertzen (1991:4) daarop
dat dit geen eenvoudige taak is om Luther se siening van kerk en reg vas te stel nie: vanweé
die feit dat reg en geloof [diep] ineengrypend was in die Middeleeue, en wie tot 'n nuwe
geloofsbegrip en daarmee tot 'n nuwe kerkbegrip sou kom, moes noodwendig ook tot nuwe
insigte m.b.t. reg kom. In 'n poging om Luther se siening oor kerk en reg te pen, maak
Coertzen (1991:5-12) van drie begripspare gebruik, nl. wet en evangelie, die ryk van God en

die ryk van die wéreld, en sigbare en onsigbare kerk.

2.2.1. Wet en Evangelie

Volgens Coertzen (1991:5) wou Luther met die teenstelling van die begrippe-paar “Wet en
Evangelie” 'n dubbele protes rig: Enersyds teen die Roomse kerk, wat God se Woord
ondergeskik gemaak het aan die reg van die Rooms-Katolieke Kerk, en andersyds teen die
skolastieke teologie wat die regverdiging deur die geregtigheid van God ondergeskik
gemaak het aan 'n regverdiging kragtens goeie werke, wat dan onder die wet, m.b.v. die

heiligmakende genade volbring word.

By Luther was daar geen sprake van 'n gelyke of newegeskikte verhouding t.o.v. wet en
Evangelie nie. Coertzen (1991:5) wys daarop dat die wet vir Luther ondergeskik was aan die
Evangelie, ook omdat dit nie die mens tot geregtigheid voor God kon bring nie. Die enigste
moontlikheid tot geregtigheid voor God is deur die lex Christi, d.w.s. die Evangelie, en dit is

ook deur laasgenoemde dat die lex Dei werklik verstaan kan word.

Luther erken 'n drieérlei gebruik van die wet, nl. die usus theologicus: om die mens van sy
sonde te oortuig, die usus politicus: om die goddeloses in toom te hou en die usus didacticus:
om die lewe van die gelowiges te orden. Volgens Corecco (in Coertzen, 1991:5) het Luther
dit egter probeer vermy om van die derde gebruik van die wet te praat, aangesien hy van

mening was dat die regverdiging kragtens die Evangelie, reeds die wortel van'n nuwe lewe

41



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

vir die mens is en dat die sogenaamde usus didacticus of paraeneticus, die moontlikheid bevat

om klem te 1é op die werke van die mens.

2.2.2. Luther se twee ryke

Coertzen (1991:6-7) wys daarop dat Luther se standpunt oor die twee ryke, op verskillende
maniere verstaan word. In hierdie verband verduidelik hy die sieninge van onder andere P.

Althaus, Johannes Heckel en Erik Wolf-

Althaus*® is van mening dat Luther 'n radikale skeiding tussen die ryk aan die regterhand en
die ryk aan die linkerhand geleer het. Die skeiding is by wyse so radikaal dat dit enige
moontlikheid uitsluit om positiewe insette vanuit die Evangelie vir die regsordening van die

staat te maak.

Heckel® daarenteen meen Luther het onderrig dat beide die wéreldlike natuurreg en die
staat ten diepste aan Christus onderworpe is. Die mensdom (ten spyte van sy afval) kan
hom nie aan God se mag onttrek nie, maar in sy sonde beleef hy God se ryk as’n ryk van
toorn.

Volgens Wolf?*® (wat Heckel onderskryf) het Luther nie die rasionalisties-empiristiese
verdeling van die dialektiese eenheid, van die Christelike bestaan in twee ryke geleer nie.
Hierdie radikale skeiding tussen die twee ryke was nie van Luther nie, maar die gevolg van
latere ontwikkelinge in die Lutheranisme. Feit bly egter dat al sou Luther self nie die radikale
skeiding van die twee ryke geleer het nie, het hy wel onderskeid getref tussen die ryk van

Christus en die ryk van die wéreld.
Die inhoud van die twee ryke behels o0.a. die volgende (Coertzen, 1991:6):

“Tot die ryk van Christus behoort die mens in die status incorruptus, die homines
spirituales. Die wet wat in die ryk geld is ewe-eens 'n geestelike wet, die lex spiritualis.
Van die ryk van Christus kan ook gesé word dat dit 'n geestelike gemeenskap
(communio spiritualis) is, wat georden word vir die homo spiritualis en waarin vryheid

en broederskap as die enigste ordeningsmagte in gevolge die goddelike reg, geld.”

** Die beiden Regimente bei Luther. Bemerkungen zu Johannes Heckels Lex Charitatis in theologische

Literaturezeitung (1956) en Luthers Lehre von den beiden Reichen im Feuer der Kritik (1957).
> Lex Charitatis. Eine juristische Untersuchung liber das Recht in der Theologie Martin Luthers (1973).
2 Ordnung der Kirche. Lehr und Handbuch des Kirchenrechts auf 6kumenischer Basis (1960).

42



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Tot die ryk van die wéreld behoort daarenteen die mens in die status corruptus:

“Hier geld die lex irae van die ou verbond, dit is 'n wéreldlike gemeenskap vir die
homo naturalis geskep en georden. In teenstelling met die ryk van Christus geld daar
in die ryk van die wéreld dwang, ongelykheid en heerskappy en dit word ook regeer
deur die sogenaamde wéreldlike reg wat 'n produk is van die menslike rede”

(Coertzen, 1991:7).

2.2.3. Sigbare en onsigbare kerk

'n Derde sleutel (Coertzen, 1991:7-9) tot Luther se siening oor die verhouding tussen kerk
en reg, asook die gevolge daarvan, is sy beskouing van sigbare en onsigbare kerk. Volgens
Luther (Coertzen, 1991:7) is die kerk die ryk van Christus (Regnum Dei Ecclesia Christi) en in
hierdie ryk (d.w.s. die kerk), word die mense deur die Heilige Gees geroep, versamel, verlig en
in die regte geloof geheilig en gehou. Weens die werking van die Heilige Gees heet die kerk

ook ecclesia spiritualis.

Voortvloeiend uit, en samehangend met, hierdie geestelike karakter van die kerk
(Coertzen, 1991:7) het Luther geleer dat alle gedoopte gelowiges, die corpus Christi
mysticum is - ‘n geestelike broederskap (vgl. Van’t Spijker, 1992:86)- en as sodanig die
wesentlike, inwendige, geestelike Christendom. Dit beteken dat die ware kerk as communio
sanctorum - die gemeenskap van die heiliges -, gedefinieer kan word of in terme van die

twee ryke leer as die regnum fidei.

Die gevolg hiervan, verduidelik Coertzen (1991:7), was dat geen geografiese, persoonlike
of apostoliese duiding vir die ware kerk nodig was nie?’. Die ware kerk was eintlik die
verborge kerk. Die verborge kerk het ook 'n sigbare aardse kant (fades ecclesiae), wat in
werklikheid net vir geestelike mense waarneembaar is. Dit kom dus daarop neer dat
Luther twee gestaltes of aspekte van die kerk onderskei het, nl. die inwendige en die
uitwendige; die geestelike en die liggaamlike, die innerlike en die uiterlike kerk (Coertzen,

1991:7; vgl. ook Van’t Spijker, 1992:86-87).

7 Abscondita est ecclesia, latent sancti (Luther - 1525, W A XV111:653, 28).

43



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Luther het weliswaar 'n lewensnoodsaaklike samehang, asook 'n onophefbare spanning
tussen die twee gestaltes van die kerk gehandhaaf. Hiervolgens het beide gestaltes van die

kerk’n eie kerkreg (Coertzen, 1991:8-9):

Heckel (in Coertzen, 1991:8) meen die geestelike, onsigbare kerk berus in alles op die wil
van Christus en daarom kan daar hier gepraat word van Goddelike reg. Die reg het deels
betrekking op die inrigting van die kerk en deels op die reéling van die onderlinge
verhoudinge van Christene. As eersgenoemde die doop en die Avondmaal, is dit ius

divinum positivum en as laasgenoemde is dit lex charitatis spiritualis.

In die bogenoemde verband noem Heckel (in Coertzen, 1991:8) dat die reg in die sigbare
kerk daarenteen 'n menslike reg is, en kan daar nie gesé word dat dit die sigbare kant van
die geestelike reg is nie. Soos in die geestelike kerkreg, onderskei Luther ook by die menslike
kerkreg 'n tweérlei werkinge (Dreier in Coertzen, 1991:8; vgl. ook Van’t Spijker, 1992:87):
Enersyds- regshandelinge wat direk voortvloei uit die ius divinum positivum (handelinge met
betrekking tot die verkondiging van die Woord, die bediening van die sakramente en die
sleutelmag). Andersyds- regshandelinge wat nie direk voortvloei uit die ius divinum
positivum nie. Hierdie laastes kan ook aangedui word as outonome regshandelinge, en

eersgenoemdes as heteronome regshandelinge.

In die maat waarop die heteronome regshandelinge in die geloof uitgeoefen word, vind
Coertzen (1991:8-9) dat dit wel deel het aan die geestelike karakter van die geestelike
kerkreg. Die outonome kerkreg daarenteen (Coertzen, 1991:8) kan hoegenaamd nie
aanspraak maak op die predikaat- geestelik nie, maar dit is ook nie uit-en-uit wéreldse reg
nie. Dit is in hoc mundo maar nie de hoc mundo nie: Enersyds is dit 'n liefdesordening en
kom daarin met die goddelike reg ooreen, andersyds kom dit met die staatlike reg ooreen
omdat dit net op die uiterlike mens betrekking het (Correco in Coertzen, 1991:8). Die
menslike kerkreg, betoog Coertzen (1991:8-9), kan slegs aanspraak maak op die benaming
kerkreg as dit die actus charitatis spiritualis dien. Die reg kom dus tot stand deur die
vrywillige samewerking van die Christene in die partikuliere kerke, en hoewel dit dikwels die
werk is van ampsdraers (kragtens hulle amp), berus die gelding daarvan op die consensus

fidelium. Hoewel hierdie reg op die wyse geskep word, meen Coertzen (1991:9) is dit vir die

44



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

vors as membrun praecipuum ecclesiae geoorloof om in buitengewone omstandighede in te

gryp, en die reg te handhaaf®.

Dreier (in Coertzen, 1991:9) verduidelik dat hoewel die reg 'n bindende krag het, moet die
Christen dit eintlik net ter wille van die broederliefde eerbiedig en hoef hy dit onder
bepaalde omstandighede nie te eerbiedig nie. Coertzen (1991:9) wys in hierdie verband op
'n stelling van Hobbes: Auctoritas, non veritas facit ius (gesag en nie die waarheid nie, skep
reg). Van Luther se standpunt sou gesé kon word (Coertzen, 1991:9) caritas non auctoritas

facit ius (liefde en nie gesag nie, skep reg).

2.2.4. Gevolge van Luther se beskouinge

Volgens Coertzen (1991:9-12) het die voorafgaande beskouinge van Luther verreikende

gevolge gehad, hoewel miskien nie so deur homself gewil of verstaan nie:

i.’n Radikale sekularisering van die reg

Soos bo vermeld, bestaan daar 'n verskil by teoloé (o.a. Heckel teenoor Althaus) oor hoe
Luther se beskouing van die twee ryke verstaan moet word- dat beide onder Christus se
heerskappy staan, 6f dat hulle radikaal geskei moet word. Hierop antwoord Coertzen

(1991:9):

“Feit is egter dat hierdie leer van die twee ryke uiteindelik daartoe gelei het dat
Evangelie en reg radikaal van mekaar geskei is en dit op sy beurt het aan die staat en
die wéreldlike reg eintlik 'n onbegrensde outonomie teenoor die Woord gegee... Die
skeiding van kerk en wéreld en wet en Evangelie het daartoe gelei dat die wéreld
oorgelaat is aan 'n eie dinamiek van sekularisering met staat en reg as eksklusief
menslike aangeleenthede, gebou op die soewereine, immanente rede van die mens.
Binne hierdie skema het die reg uit die aard van die saak skade gelei... in'n twee-ryke
leer met sy gevolglike sekularisering van onder andere die reg kan hierdie

fundamentele waarheid nie tot sy reg kom nie.”

%% S00s wat inderdaad in 1525 met die sogenaamde Boere-opstand op versoek van Luther ook gebeur het
(Coertzen, 1991:9).

45



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

ii.  ’n Verskraalde kerkbegrip

Die twee-ryke leer in sy konsekwensie, verklaar Coertzen (1991:10), het aanleiding gegee tot'n
verskraalde kerkbegrip en’n kerkbegrip waaraan daar eintlik nie veel aandag gegee is nie. Die
kerk, argumenteer Correco (in Coertzen, 1991:10), is veel eerder as 'n liefdesinstituut gesien-
met die gevolg dat hy weinig invloed kon uitoefen op die werklike regstrukture in die
samelewing (in casu ook sy eie regstruktuur). As gevolg van die twee-ryke, leer het die kerk
hom in 'n bepaalde sin eintlik aan die wéreld onttrek en dit aan die owerheid oorgelaat™.
Coertzen (1991:10) onderskei in hierdie verband tussen verskillende strominge, wat 'n
direkte gevolg hiervan (vir die kerk self) was- die Piétisme wat eensydig klem gelé het op die
innerlike subjektiwiteit, die eskatologie en ‘n Christusverwagting wat nie altyd aan die
Woordopenbaring getrou was nie. Ook het dit ingrypende gevolge gehad vir die orde van die
kerk, vanweé die verskraalde kerkbegrip wat nie vir 'n teologies verantwoorde orde in die

kerk voorsiening gemaak het nie.

iii. Tweérlei regsbegrip
'n Derde gevolg wat Coertzen (1991:10-11) voorhou is 'n tweérlei regsbegrip:

e Enersyds is daar die ryk van God- met die lex charitatis sen spiritualis wat hom tot die
innerlike mens, die homo interior, rig en wat eintlik net deur die intellectus fidei geken
kan word.

e In die ryk van die ongelowiges- die regnum diaboli, word die lex Christi nie meer
verstaan nie, met die gevolg dat daar in die staat 'n reg tot stand kom wat nie meer
in die liefde gewortel is nie, wat net op mag gebou is en wat net op die uiterlike mens,

die homo exterior gerig is en slegs uiterlike verhoudings op die oog het.

Die verdere werking van die tweérlei regsbegrip het hom openbaar in 'n spanning tussen

kerk en reg. Lierman (in Coertzen, 1991:10) gebruik skerp taal as hy in dié verband praat

2 Volgens Coertzen (1991:10) kon die kerk die wéreld alleen met 'n moralisme tegemoet tree, en het die
aanspraak verloor om n boodskap te verkondig van 'n geloof wat politiese en ekonomiese strukture kan
verander.

46



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

van die "Kampf gegen das Recht", wat geleé is in’n "Vergeistigung des religiésen Denkens".

Volgens Coertzen (1991:10) het die tweérlei regsbegrip egter verder gaan:

Vir die kerkreg sou dit, volgens Erik Wolf (in Coertzen, 1991:10-11), lei tot 'n Entwesung des
Rechtsgedankens. Dit sou ontaard in 'n reg wat hom eintlik net in die forum internum voltrek,
wat eintlik net op persoonlike gewetensbeslissings betrekking het. Hieroor skryf Coertzen

(1991:10-11):

“Van 'n positiewe dinamiese lus ecclesiasticum kan daar onder hierdie omstandighede
eintlik geen sprake wees nie. Dit sou ook lei tot 'n ontgeesteliking van die
sogenaamde natuurlike reg, want daar kon geen geestelike grondslag meer vir die
reg wees nie. In die mate wat die kerk se reg dan aan die natuurlike reg gekoppel is,
is dit dan ook 'n ongeestelike aangeleentheid. Daarom (is die lus ecclesiasticum
teologies gesproke onbelangrik, 'n adiaforon wat noodwendigerwys as’'n Fremdkérper
in die kerk, aan die juriste (ongeestelikes) oorgelaat moet word - en as daar nie juriste
is wat daarin belangstel nie? Hierbenewens word die hele Skriftuurlike begronding

van kerkreg ook tersyde gestel.”

iv. ’'n Ander reg in die kerk

Coertzen (1991:11) is van mening dat die twee-ryke leer, die teenstelling tussen wet en
Evangelie en die leer oor twee kerke, nie alleen gelei het tot 'n tweérlei regsbegrip nie,

maar ook daartoe dat die kerk aan’n [ander, vreemde reg oorgegee]:

“Aangesien die orde in die kerk nie vanuit die Skrif en belydenis geregverdig is nie,
asook die orde in die wéreldlike gemeenskappe slegs in verband met die status
corruptus en as 'n oorlewingsorde gesien is, kon daar maklik daartoe gekom word om
die regering van die kerk aan die wéreldlike owerheid oor te gee. Dit was per slot van
rekening 'n orde wat net met die uiterlike en nie met die werklike kerk te make het
nie. Die owerheid kon aanspraak maak op gehoorsaamheid omdat hulle tog ook - sy

dit dikwels onbewustelik - in God se diens gestaan en’n amp vervul het.”

Die moontlikheid is dus geskep om 'n ander, vreemde reg in die kerk in te bring, met die

oorgawe van die kerkregering aan die owerheid. Dit het daartoe gelei dat die kerk telkens

47



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

uitgelewer is aan die willekeur van’n owerheid, asook die ideologie wat hy voorgestaan het
(Coertzen, 1991:11). Dit hou in dat die natuurreg mettertyd die verdedigingsgrond vir die
orde in die kerk word- dat die kerk as 'n vereniging met 'n status gesien is, en nie as 'n plek
waar die Woord die hoogste gesag het nie. Die gevolg van die natuurregsteorie sou ook wees
dat reg as louter positivistiese reg gesien is- met ander woorde die reg soos wat dit in wette

neerslag vind (Coertzen, 1991:11).

2.3. Rudolph Sohm en ander

“Feit is dat de kerk zich al vroeg in een bepaalde organisatorische gedaante vertoond
heeft. Maar feit is ook dat zich daartegen haast van meet aan verzet heeft
geopenbaard en er sindsdien geen eeuw voorbijgegaan is, of er traden anti-

institutionele tendens aan de dag” (Plomp, 1992:32).

Die Duitse juris, Rudolph Sohm (1841-1917), het met sy afwysing van die kerkreg en
kerkregering die skerpste gevolgtrekkinge uit onder meer Luther se denke getrek- deurdat
hy kerkreg as strydig met die wese van die kerk gesien het (Coertzen, 1991:12; Koffeman,
2009:83; Plomp, 1992:33). Sohm was nie die eerste of die laaste, wat probleme met die
verhouding tussen die kerk en die reg gehad het nie (Coertzen, 1991:12; Kleynhans, 1991:35;
Plomp, 1992:32-33). Dwarsdeur die geskiedenis was daar diegene vir wie die reg in die kerk
problematies was. Hulle het gewoonlik of die bestaande reg in die kerk totaal en al afgewys,
of dit verdra [as 'n uiterlike, ongeestelike dop waaragter die ware kerk verskuil was]

(Coertzen, 1991:12).

2.3.1. VO6r Sohm

Reeds in die tweede eeu het die Montaniste hulle teen die verampteliking van die kerk
verset- [omdat dit na hulle mening 'n teken van die verwéreldliking van die kerk was]
(Coertzen, 1991:12), in 'n poging om die oud-Christelike profesie te laat herleef (vgl. ook

Plomp, 1992:32).

48



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Die dertiende eeu sien Joachim van Fiore- volgens hom was daar eerstens die tyd van die
Vader, wat vanaf Adam tot by Christus gestrek het (dit was die tyd van die vlees waartydens
die stand van die getroues geseévier het). Hierna het die tyd van die Seun gevolg, wat vanaf
Ussia tot by Jesus gestrek het (dit was die tyd van die lewe tussen die vlees en die Gees
waartydens die klerici die botoon gevoer het). In Joachim se eie tyd het die periode van die
Gees voor die deur gestaan. Gedurende hierdie tyd sou die monnike na vore tree en sou
daar geen plek meer vir enige hiérargie in die kerk wees nie. Dus met sy beskouing van die
(kerk)-geskiedenis het hy in weerstand teen die kerkreg gespreek (Coertzen, 1991:12; vgl.
Plomp, 1992:32).

Gedurende die sestiende eeu wou die Anabaptiste®® nie 'n reformasie van die kerk nie hé
nie, maar 'n volledige herstel (restitutio) van die kerk van die Nuwe Testament. Coertzen
(1991:12; vgl. Plomp, 1992:32) vind in hierdie verband dat alles in die kerk wat nie direk
deur die Skrif geleer word nie, afgeskaf moes word, asook na die subjektivistiese
voorbeeld van die oudste Nuwe Testamentiese gemeente teruggekeer word. Kleynhans
(1991:35) wys daarop dat hul standpuntstelling, Sohm vooruit was: “...die woorde Kerkreg
en kerkregering, so redeneer hulle, behels 'n innerlike teenstrydigheid aangesien kerk en

reg onverenigbaar met mekaar is.”

In die negentiende eeu het John Nelson Darby (nh ampsdraer in die Anglikaanse kerk) tot
die insig gekom dat die georganiseerde kerk met sy kerkordes, geloofsbelydenisse,
formuliere en ampte, in die weg staan van die saamleef van alle Christene. Om die rede,
skryf Coertzen (1991:13; sien ook Plomp, 1992:32), [het hy met alles wat na organisasie lyk
gebreek, en het sy volgelinge hulleself net broeders genoem wat in ‘die vergadering', die

naam van hulle uiters laagkerklike gemeenskap, byeengekom het].

2.3.2. Rudolph Sohm

“Al zou de grootmeester op het gebied van het Romeinse en het Germaanse Recht,
Rudolph Sohm (1841-1917) hem dat niet nazeggen, hij was wel van mening dat het

woord ‘kerkrecht’ een contradictio in terminis is” (Van Drimmelen, 2004:17).

* bDie Anabaptiste het sterk standpunt ingeneem teen die hervormers- wat na hulle mening nie ver genoeg in
hulle reformasie van die kerk gegaan het nie (Coertzen, 1991:12).

49



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Oor Rudolph Sohm en die vraagstuk betreffende kerk en reg, merk Coertzen (1991:16):

“In die gallerye van persone wat almal minder of meer krities staan teenoor die reg
in die kerk, was dit Rudolph Sohm wat die hele problematiek besonder skerp aan die
orde gestel het. Daarmee het hy ook die impetus geword vir hernude besinning oor

die vraag na die verhouding van kerk en orde.”
Ter stawing van die bogenoemde, wys Pont (1981:6) op Sohm se uitspraak in 1892:

“Das Christentum ist in die Welt hereingekommen, Uberirdisch, Uberweltlich...
Gerade diese Welt des Geistlichen gilt es zu erschauen, wenn die Erzeugung von
Kirchenrecht und seine ganze fernere Geschichte verstanden werden soll.
Aber diese Welt des Geistlichen kann nicht mit juristischen Begriffen erfasst werden.
Noch mehr, ihr Wesen steht zu dem Wesen des Rechtes im Gegensatz. Das geistliche
Wesen der Kirche schliesst jegliche Kirchliche Rechtsordnung aus. In Widerspruch mit
dem Wesen der Kirche ist ez zur Ausbildung von Kirchenrecht gekommen. Diese sache

beherrscht die Geschichte des Kirchenrechts von der ersten Zeit bis heute.”

Die Nuwe-Testamentiese kerk, die “Urchristentums" soos Sohm dit noem, was volgens hom
n suiwer geestelike kerk, sonder enige formele juridiese organisasie (Coertzen, 1991:17;
kyk ook Lowrie, 1904:100-101; Plomp, 1992:35-36). Christus self was die Heer en Hoof
van die kerk en het die gemeente deur die gawe van Sy Gees, waarin almal gedeel het,
gelei. Die gemeente was voluit ‘n charismatiese gemeente (Kleynhans, 1982:19:
“charismatische Organisation... welche nur aus Liebe geboren werden kann”) wat deur die
mag van die liefde besiel en byeengehou is (Lowrie, 1904:100-101). Die eerste kerk was'n
"Geistkirche" 'n “Liebeskirche"- m.a.w. 'n kerk sonder enige regsorde, aangesien dit nie 'n
orde nodig gehad het nie, want dit het van daardie kerk gegeld: Ubi Christus, ibi ecclesia-
Waar Christus is, is die kerk (Coertzen, 1991:18; vgl. Lowrie, 1904:100-101, 136-137;
Kleynhans, 1991:36). Juis daarom kan daar van die vroeé kerk gesé word dat dit suiwer

Geestelike was (Coertzen, 1991:18; Lowrie, 1904:100-101, 136-137).
Hierdie toedrag van sake, ontlok van Lowrie (1904:100-101):

“He [Sohm] recognizes that in the Church, the body of Christ, there can be no other
than a spiritual government... In the second place, the unit of the Church is not the
congregation, but the individual believer with his personal charisma... thirdly, the so-

called congregational government is in reality Church government; it, too, demands a

50



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

charismatic ministry, a ministry of the word, and it can endure no other. In the fourth
place, as there is no such thing as congregational government, but only Church
government, there is no authority which is merely local: -all authority in the Church is

ecumenical, because it rests upon the possession and exercise of God's word.”

Volgens Coertzen (1991:18; Lowrie, 1940:235) het hierdie situasie in die kerk teen die
einde van die eerste eeu verander, soos blyk uit die eerste brief van Clemens van Rome aan
die gemeente van Korinthe. In die gemeente het 'n verskil ontstaan oor die biskop-amp, die
viering van die Nagmaal en die verdeling van die offergawes. Coertzen (1991:18; vgl. ook
Lowrie, 1904:235) wys daarop dat in dié situasie vermaan Clemens die jonger lede van die
gemeente om hulle nie teen hul ampsdraers te verset nie. Hiermee, argumenteer Sohm (in
Coertzen, 1991:18; in Lowrie, 1904:136-137), het daar 'n verskuiwing by die kerk ingetree
vanaf die ubi Christos ibi ecclesia (waar Christus is, is die kerk) -beginsel na die ubi episkopos
ibi ekklesia (waar die biskop is, is die kerk) -beginsel. Hierdie verskuiwing het getuig van 'n
gebrek aan vertroue in die mag van die Heilige Gees. Dit was 'n kleingeloof (“menschlicher
kleinglaube” volgens Kleynhans, 1991:36) wat gevrees het dat die mag van die sonde groter
is as die mag van die Heilige Gees, en wat daarom allerlei ordereéls ter beveiliging van die
kerk ingestel het (Coertzen, 1991:18). In die eeue wat hierop sou volg, het die kerk homself
van 'n al groter wordende organisasie bedien, waarin daar egter al hoe minder ruimte vir
die vrye werking van die Heilige Gees was. Die kerk was uiteindelik nie meer suiwer geestelik

nie, maar "geistlichweltlich" (Coertzen, 1991:18; vgl. ook Plomp, 1992:36).

Gedurende die sestiende eeu het daar, volgens Coertzen (1991:18; sien ook Lowrie,
1904:40-41), ietwat van 'n lig deurgebreek toe Martin Luther in sy aanvanklike optrede vir
die apostoliese opvatting van die kerk, en vir die algemene priesterskap van die gelowiges
gekies het. Die lig was egter van korte duur omdat die Lutherse reformasie, kerkregtelik
gesproke, spoedig in die landsheerregering van die kerk vasgeval het (Coertzen, 1991:18; vgl.
Lowrie, 1904:40-41). Die Zwingliaanse en Calvinistiese reformasie het, wat Sohm betref, ook
nie veel opgelewer aan werklike reformasie nie, aangesien die eersgenoemde uitgeloop
het op 'n soort teokrasie waarin die staat in die Naam van Christus- sorg gedra het vir die
orde van die kerk (Coertzen, 1991:18), terwyl Calvyn selfs van mening was dat die Here 'n

volledige orde aan Sy kerk voorgeskryf het (Coertzen, 1991:18).

51



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Wat Sohm betref (Coertzen, 1991:18), was die Episkopale kerkreg, die Piétisme en die
Aufklédrung (in die jare na die Reformasie), net nog verdere verwordinge van die kerk. Die
Episkopalisme vanweé sy voortgaande verampteliking van die kerk, terwyl die Piétisme en die
Aufkldrung- wat kerkregtelik, onderskeidelik in die territoriale- en kollegiale kerkregering
gestalte gekry het, uiteindelik van die kerk niks anders as 'n vereniging gemaak het nie,

weens hulle klem op die enkeling met sy gemeenskapslewe (Coertzen, 1991:18).

Die hele gang van die kerk deur die geskiedenis, laat Sohm uiteindelik konkludeer dat die

kerk in sy dag “eine rein weltliche Organisatio” is:

“Die rechtlich verfasste sichtbare Kirche im Sinn des heutigen Kirchenrechts ist als

solche nicht die Kirche Christi, sondern Teil der Welt” (Coertzen, 1991:18).

Coertzen (1991:18-19) wys op 'n Engelse vertaling van Sohm se werk Kirchengeschichte im
Grundriss, waarin Sohm betoog dat die kerk die vergadering van alle Christene is. In die kerk
het elke individuele Christen volkome gemeenskap met God deur Christus, en waar twee of

drie gelowiges is- daar is die kerk en daar is Christus teenwoordig.
In hierdie verband wys Kleynhans (1991:36) op Sohm se skrywe:

“Die Ekklesia ist die gesamte Christenheit, der Leib Christi, die Braut des Herrn—

eine geistliche Grosse, den Normen des Irdischen, auch dem Recht entriickt.”
Sohm beywer hom dus vir 'n kerk sonder enige ampsdraer of kerkorde:

“On the contrary, if every congregation of believers represents the Church, that is,
the whole of Christiandom with Christ its head, then no single congregation has any

legal authority over another” (Sohm in Coertzen, 1991:19).
Hiervolgens regeer Christus sy kerk slegs deur die genadegawes wat Hy gee:

“The Church, the people of God signifies a spiritual people; the kingdom which is
established in the Church is a spiritual kingdom; Christiandom forms not a state, nor a
political union, but is a spiritual kingdom. Once for all, a legally constituted Church

cannot be” (Sohm in Coertzen, 1991:19).

Sohm is oortuig dat daar tog kerkregering ontstaan het vanweé die natuurlike mens, wat

verlossing in Christus wil hé, maar wat ook nog onder die wet wil bly (Coertzen, 1991:19).

52



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Volgens Sohm (in Coertzen, 1991:19) was ook Luther in beginsel gekant teen elke vorm van
kerkregering, en hierdie standpunt van hom sou ook in die Lutherse belydenisskrifte neerslag
gevind het. Sohm (in Coertzen, 1991:19) voer aan dat Luther Op 10 Desember 1520 nie net
die Corpus luris Canonici verbrand nie, maar kerkreg as sodanig, as sou dit onchristelik en
verderflik wees. Coertzen (1991:19) meen dit is inderdaad te betwyfel of die bogenoemde 'n
korrekte weergawe van Luther se standpunt is, en of hy nie net die Rooms-Katolieke
kerkreg verbrand het nie. Die feit is egter dat ons hierdie radikalisering van Luther by Sohm

aantref:

“Rein materialistische Denken das im Recht nicht anderes als ein Produkt der
menschlichen Vernunft oder ein Mittel zur Regelung gesellschaftlicher Interessen
erblickt, hat im Zeitalter der Aufklarung und spater im Positivistischen 19
Jahrhundert diese hohe Wertung des Rechts im Vergessenheit geraten lassen.
Dadurch ist die Kluft zwischen Recht und Kirche immer grésser und fiir Sohm

schliesslich uniberbriickbar geworden” (Lierman in Coertzen, 1991:19).

Aan die ander kant, gee Coertzen (1991:19) toe, kan dit ook nie ontken word nie dat daar
inkonsekwenthede in gemelde standpunte van Martin Luther voorgekom het, en dat die
inkonsekwenthede deur sy volgelinge eensydig ontwikkel is, wat dan alles uiteindelik tot die

radikale standpunt van Sohm bygedra het.
Van verskillende kante af is daar in die verlede teen Sohm kritiek gelewer:

“The lively discussion which has followed Sohm's work in Germany deals chiefly, as
might be expected, with the fundamental question which he raises as to the relation
of law to the Church, Most of Sohm's critics deny his thesis that law is incompatible

with the very idea of the Ecclesia” (Lowrie, 1904:150).

Kleynhans (1991:36; vgl. ook Lowrie, 1904:150-55) noem in hierdie verband, dat reeds in
1894 'n boek van Wilhelm Kahl, Lehrsystem des Kirchenrechts und der Kirchenpolitik, verskyn

o

het, waarin hy Sohm se Kirchenrecht bestempel “als der hervorragendsten
Kirchenrechtlichen Erscheinung der Neuzeit”. Ook rig Kahl hom sterk en duidelik teen die

gedagte, dat die wese van die reg volkome in stryd met die wese van die kerk is.

Die Nederlander F.L. Rutgers, sluit hom by Kahl aan met sy rede, Het Kerkrecht in zoover het

de kerk met het recht in verband brengt, reeds in 1894- dit wil sé skaars twee jaar na die

53



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

verskyning van deel | van Sohm se Kirchenrecht (Kleynhans, 1991:36). In sy voordrag fokus hy

onder andere op Sohm se standpunte (in Coertzen, 1991:20):

i. datdie reg van nature formeel is maar dat in die kerk alles van God se Woord en wil
afhang;
ii. datdie reg die eis bevat dat elkeen, desnoods met dwang, daarvoor moet buig terwyl
dit in die kerk gaan om vrye geloofsgehoorsaamheid wat uit liefde voortkom;
iii. datreg tot die aardse, natuurlike lewe behoort terwyl die kerk geestelik is en dat sy

ganse inrigting dien ten gevolge die teendeel is van’n regsinstituut is.

Ten opsigte van Sohm se standpunt- dat die reg van nature formeel is, terwyl alles in die

kerk afhang van God se wil en Woord, argumenteer Rutgers:

“...dat dit 'n ongeregverdigde skeiding van vorm en inhoud is en dat die vorm van die
uiterste belang is om die wese van 'n saak tot sy reg te laat kom. In die geval van die
organisasie van die kerk beteken dit dat die volstrekte heerskappy van God se Woord
ook formeel in die regsorde van die kerk opgeneem moet word” (in Coertzen,

1991:20).

Oor die vermeende spanning tussen die sogenaamde dwangkarakter van die reg en die

vryheid en liefde in die kerk, toon Rutgers:

“...dat vryheid en liefde in die Christelike sin van die woord nie in spanning is met die
regsorde nie en dat dwang as sodanig nie 'n unieke kenmerk van die regsorde is nie...”

(Coertzen, 1991:20).

Omtrent Sohm se derde standpunt- dat die kerk geestelik is, in teenstelling met die reg wat

weéreldlik is, betoog Rutgers-

“...dat die noodwendigheid van 'n regsorde vir die kerk ook nie buite God om gaan
nie. Inteendeel, God het self die kerk so geinstitueer dat dit aan sy doel kan
beantwoord en reg as sodanig is uit God wat dit self daar gestel het” (Coertzen,

1991:20).

Die kerkregskundige H. Bouwman sluit hom aan by Kahl en Rutgers, wanneer hy aanvoer dat

die voorstelling van Sohm ndg op die Skrif kan steun, nég uit die wese van die kerk afgelei kan

54



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

word, maar inteendeel 'n loutere filosofiese konstruksie is (Kleynhans, 1991:37). In sy boek
Gereformeerd Kerkrecht, Deel 1, beklemtoon Bouwman (1970:7-10) dat daar by Sohm “eene

verkeerde voorstelling van de verhouding van recht en kerk” is.

Volgens Coertzen (1991:20) het ook Otto Friedrich, in Einfiihrung in das Kirchenrecht, dit oor
Sohm se kerkbegrip, en wys hy daarop dat die kerk volgens Sohm slegs onsigbaar is, en
daarom kan daar ook nie 'n sigbare gemeenskap wees wat as kerk bekend staan nie.

Coertzen (1991:20) interpreteer dit as volg:

“...in die mate wat die sigbare kerk die Woord en sakramente besit en bedien, is die
sigbare kerk nie werklik die kerk van Christus nie. As sigbare entiteit besit die kerk
die Woord en sakramente maar net uiterlik, net skynbaar. In die mate wat dit wel
die ware Woord van God en sakramente bedien, is dit nie die sigbare kerk wat dit
doen nie, maar die verborge, onsigbare Christendom, in werklikheid is daar, volgens
Sohm, geen sigbare kerk nie. Dit is met sy kerkbegrip wat Sohm se regsbegrip dan in
botsing kom, want reg het volgens hom sy oorsprong by die volk wat deur die
owerheid in 'n staat georganiseer word, daarom is reg en staatlike reg eintlik
sinonieme wat beteken dat die sigbare kerk, wat die oneintlike kerk is, regtens deur

die staat georden kan word.”

Tereg argumenteer Friedrich (volgens Coertzen, 1991:21), dat beide Sohm se kerkbegrip en

sy regsbegrip onaanvaarbaar is:

“In sy kerkbegrip is daar 'n eensydige en verskraalde spiritualiteit aan die orde; wat
sy regsbegrip betref, het die geskiedenis van die twintigste eeu met twee
wéreldoorloé en die invlioed wat dit op die kerk gehad het, baie duidelik uitgewys dat
reg meer is as net die reg van die staat. Daar is inderdaad 'n reg wat ook in die kerk

moet geld.”

In Coertzen (1991:21) blyk dit dat Karl Barth met sy werk, Die Ordnung der Gemeinde 8v,
daarop aandring dat Jesus Christus die Hoof in die kerk moet wees. Christus is in die kerk die
primére, handelende Subjek, terwyl die gemeenskap van heiliges, sekondér aan Hom
ondergeskik is. Dié verhouding, betoog Barth, behoort onomkeerbaar te wees en as
sodanig bepalend vir die orde in die kerk. Volgens Coertzen (1991:21) het Sohm, en na

hom ook Emil Brunner, egter hierdie orde omgekeer:

55



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

“In plaas daarvan dat die kerk beskou is vanuit die primére en handelende Subjek,
Jesus Christus, het beide van hulle die kerk vanuit die mens, die gemeenskap van
heiliges, benader. Die kerk is volgens hulle eerstens geestelik, vrywillig, 'n kerk van
liefde en geloof en dan ook nog volgens Sohm onsigbaar; alles kenmerke wat
meebring dat die kerk in die eerste plek vanuit die mens beskou word. Hierdie
beskouingswyse bring egter mee dat hulle nie werklik vanuit Christus die vraag na
die reg vir en in die kerk kon vra nie. Die reg vir en in die kerk is dus hoegenaamd
nie teologies verantwoord nie. Dit is dan ook die rede waarom Brunner die bestaan
van reg in die kerk as 'n misverstand beskou terwyl vir Sohm ’n ordelik

georganiseerde kerk totaal onversoenbaar met die ware, charismatiese kerk is.”

2.3.3. N4 Sohm

Oor die twintigste eeu in Nederland en die verhouding tussen kerk en reg skryf Plomp

(1992:32-33):

“De twintigste eeuw heeft de ‘mars door de instituten’ te zien gegeven, ook door
de kerkelijke instituten. Velen zijn nog wel lid van hun kerk gebleven, maar staan
tegenover haar organisatie onverschillig. De Kritische gemeenten en basisgroepen,
sedert het midden van de jaren zestig in Nederland aanwesig, hebben tegenover de
‘gevestigde’ kerk een soort liefde-haat relatie. ‘Je kunt het in de Kritische
gemeenten scherp horen zeggen: laat de kerk maar barsten... Er zullen er echter

weinigen zijn die zich geen barst meer van de oude kerk willen aantrekken.”

Ook in die twintigste eeu het’n kwota persone® gemeen dat die [reg] in die kerk eintlik 'n
teken van ongeestelikheid is, of ten minste in die weg staan van die ware kerk (Coertzen,

1991:13).

In Duitsland het Emil Brunner (1889-1966) die institusioneel, georganiseerde kerk, die
"Kirche" of "Kirchentum" as ’n misverstand beskou (Coertzen, 1991:13; vgl. Plomp, 1992:34;
Kleynhans, 1982:20).

Ter stawing hiervan wys Pont (1981:7) op'n stelling van Brunner:

*1 In hierdie verband noem Koffeman (2009:83) saam met Emil Brunner, ook die naam van J.N. Bakhuizen van
den Brink.

56



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

“Die Ekklesia des Neuen Testaments, die Gemeinde Jesu Christi, ist reine Persons-
gemeinschaft und hat nichts vom Charakter einer Institution an sich; es ist darum
irrefiihrend, irgend eine der historisch gewordenen Kirchen, die alle den Charakter

von Institutionen haben, mit der Christusgemeinde zu identifizieren.”
Die "ekklesia", as die ware kerk van Christus, is volgens Brunner volstrek a-institusioneel®.
Brunner is dan ook van mening dat die Kwakers in die verlede, min of meer 'n uitdrukking
van die ekklesia was, terwyl dit in ons tyd min of meer uitdrukking vind in bewegings soos die
Tuissending van Wichern, die Wéreldbond van Christelike Jongmanne en Jongvroue
Verenigings, die Christelike Studentebeweging, die Oxfordbeweging, oftewel die Morele
Herbewapeningsvereniging en die Basler- en "China Inland Mission" (Coertzen, 1991:13).
Wat die toekoms betref, argumenteer Brunner (in Coertzen, 1991:13), sou die ekklesia
eintlik enige moontlike vorm van uitdrukking kon vind. Die "Kirchen" daarenteen het in 'n
lang proses van ontplooiing en verandering uit die "ekklesia" ontstaan en was as’n instituut
met 'n vaste orde eintlik‘'n misverstaan van die ware wese van die ekklesia. Die groot waarde
van Luther se optrede, merk Brunner (in Coertzen, 1991:13), was nie die vyf-en-negentig
stellinge van 1517 nie, maar die verbranding van die Corpus luris Canonici op 10 Desember

1520.

Ook is Brunner daarvan oortuig (in Coertzen, 1991:13; vgl. ook Kleynhans, 1982:20) dat die
reg in die kerk nie net'n substituut vir die gebrek aan vervulling met die Heilige Gees is nie,
maar ook identies met die verlies aan 'n Messiaanse verbondenheid, oftewel 'n Messiaanse
bewussyn. Die ware wese van die kerk daarenteen, is geleé in die suiwer gemeenskap van
persone, die gemeenskap van broeders (Kleynhans, 1991:36), of die lewende
gemeenskap wat as sodanig antiteties teenoor die georganiseerde kerk staan. Hoewel die
"Kirchen" nooit "ekklesia" kan word nie, funksioneer dit volgens Brunner (Coertzen,
1991:13) as externa subsidia (uiterlike hulpmiddels) vir die ekklesia. Dit vorm immers al vir
byna tweeduisend jaar die "dop" waarin die kosbare kern van die Evangelie bewaar word

(Brunner in Coertzen, 1991:13).

Die punt waarom dit vir Brunner gaan (Coertzen, 1991:13), is dat die kerklike instituut (die
geordende kerk) nie werklik kerk is nie, dit is 'n misverstand in terme van die ware kerk.

Die implikasie daarvan is dat daar uiteindelik ook nie van God se orde vir Sy kerk gepraat

%2 Die feit dat dit a-institusioneel is, beteken egter nie dat hy nie histories gekwantifiseer kan word nie
(Coertzen, 1991:13).

57



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

kan word nie. Die orde van die kerk of die "dop" waarin die Evangelie dan gedra sou word, is
uiteindelik totaal afhanklik van menslike willekeur. In die lig hiervan skryf Coertzen

(1991:13):

“...dit [is] te begrype waarom Karl Barth vir Brunner (en ook vir Sohm) daarvan
beskuldig het dat hy van Christus 'n uiting van die kerk gemaak het in plaas daarvan
dat die kerk 'n uiting van Christus is. Dit sou ook gestel kon word dat die implikasie
van hierdie en soortgelyke standpunte is dat Christus uiteindelik nie die Hoof van
die kerk is nie, hoewel Hy as sodanig bely word, maar dat Hy eintlik 'n onderdaan is

van hulle wat dan die werklike kerk sou wees.”

2.4. Johannes Calvyn en die Gereformeerde Protestantisme®?

Volgens Coertzen (1991:22; sien ook Kleynhans, 1982:11; 1991:44; Pont, 1981:3) is
Johannes Calvyn die aangewese persoon om by te begin, as dit gaan om die vraag na die
verhouding tussen kerk en reg in die Gereformeerde Protestantisme, aangesien dit veral sy
standpunte was wat 'n bepaalde rigting aan die Gereformeerde denke gegee het. Gegewe
die voorafgaande uiteensetting van Luther se denke oor die verhouding tussen die kerk
en orde, kom dit daarop neer dat die uiterlike inrigting van die gemeente vir Luther iets
bykomstigs was- wat goedskiks aan die owerheid oorgelaat kon word en inderdaad ook

oorgelaat is. Hieroor skryf Jonker (1965:17):

“Luther wou dit dus uiteindelik nie waag met die Woord van God wat mag het om in
die plaaslike gemeente te regeer nie. Hy bly aan die volkskerk vashou en meen dat
die uiterlike inrigting van die kerk iets bykomstigs is, solank die Woord maar suiwer
gepreek kan word. Die gevolg is dat hy nie soos Calvyn 'n kerklike orde ingestel het

wat ruimte maak vir die regering van Christus deur Sy Woord nie.”

Calvyn daarenteen, beywer hom vir 'n kerklike orde wat gestalte sal gee aan die waarhede
van die Skrif (Coertzen, 1991:23; vgl. Bakker, 1992b:24; Pont, 1981:3). In hierdie verband
merk Pont (1981:3):

“Die kerk is en moet immers die draer wees van die ware evangelie en om daardie

taak reg te kan doen, moet die kerk ook 'n regte organisasie of struktuur hé. Calvyn

33 Coertzen (1991:22) se opskrif.

58



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

word deur beginselvaste dinkwerk wat hy op die vlak van die ordening van die kerk

doen, die vader van die Bybels-reformatories presbiteriaal-sinodale kerklike orde.”

Met sy eerste verblyf in Genéve, het Calvyn aan die einde van 1536, saam met Farel 'n
ontwerp kerkorde aan die raad voorgelé, waaruit dit duidelik geblyk het dat die
herontdekking van die Evangelie, besliste gevolge het vir die vorm van die kerk
(D’Aubigné, 2009:27; Coertzen, 1991:23). Met sy tweede koms na Genéve in 1541 het
Calvyn begin werk aan 'n kerkorde, Ordonnances Ecclésiastiques, wat hy vir die laaste keer

in 1561 hersien het.
In aansluiting hierby skryf D’Aubigné (2009:27):

“It was he [Farel] who, in 1541, restored to Geneva this Calvin whom he had first
given to the city in 1536... No one knew better than Farel that Calvin alone could save

Geneva.”

Uit hierdie dokument en ook ander geskrifte, soos die Institusie, sy kommentare en
briewe, is dit duidelik (Coertzen, 1991:23; Pont, 1981:21-22) dat daar vir Calvyn die
allernouste verband was tussen kerkwees, en die orde wat daar in die kerk behoort te
wees. Coertzen (1991:23) identifiseer die Ordonnances Ecclésiastiques (1561) se kopstuk,

waar die doel van kerkwees soos volg saamgevat word:

“...om: die leer van die heilige evangelie van ons Here suiwer te bewaar; die jeug in
die toekoms getrou te onderrig; en die hospitaal vir die onderhoud van die armes,
reg te bestuur" volg daarop: Al hierdie dinge kan egter alleen dan gebeur as 'n vaste
orde en lewenstyl daarvoor opgestel is sodat elkeen op sy plek sy diensopdrag kan
nakom. Daarom het dit vir ons goed gelyk om die geestelike leiding weer in goeie
orde te bring soos ons Here dit in sy Woord uiteengesit en neergelé het en wat Hy wil
hé ons gehoorsaam moet wees. So het ons dan besluit en vasgestel dat in ons stad en
ons gebied die volgende kerkorde sal geld omdat ons kan sien dat dit uit die

evangelie van Jesus Christus geneem is.”

Oor die bestaan van’n eie orde in die kerk en die gevolglike verbondenheid tussen kerk en

orde, skryf Calvyn (aangehaal in Coertzen, 1991:23):

“Want soos geen enkele stad of dorp sonder owerheid en burgerlike regering kan

bestaan nie, so het ook God se kerk ...sy geestelike regering nodig wat egter geheel en

59



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

al te onderskei is van die burgerlike regering en dit nie slegs nie hinder of verminder

nie maar dit veel eerder help en bevorder.”

Coertzen (1991:23-24) maak die opmerking dat Calvyn die bestaan van'n eie reg vir en in
die kerk begrond in dieselfde paragraaf- deur na Rom. 12:8 te verwys, asook die feit dat
Paulus nie van owerheidspersone praat nie, maar van diegene wat vir die versorging van

die geestelike regering van die kerk verantwoordelik is.

In aansluiting hierby wys Pont (1981:21) daarop dat die owerheid en die kerk, volgens

Calvyn, moes saamstaan:

“Die kerk moes die riglyne trek vir die godsdienstige en maatskaplike lewe van die
volk, wat kragtens die doop, ook volk van die verbond is. Die owerheid moes die
riglyne van die kerk volg en met die owerheidsgesag en die swaardmag die ware diens

van God bevorder en beskerm.”

Volgens Coertzen (1991:24) reageer Calvyn baie skerp teen diegene wat die orde in en vir
die kerk wil vernietig, of verklein asof dit minder noodsaaklik is. Sulke mense, meen Calvyn,
Ié hulle toe op die verstrooiing, val en ondergang van die kerk. Ook blyk dit dat hierdie
standpunt van Calvyn in die artikels van die Ordonnances Ecclésiastiques gestaaf word
(Coertzen, 1991:24; Pont, 1981:21-22), wanneer dit bepaal dat dit juis die orde (die reg in
die kerk) is wat die ruimte bied waarbinne die gelowige kan leef en beweeg, soos wat die

Here bedoel het (vgl. onder andere art. 1, 10, 20, 31, 143, 147, 167).

In sy artikel, Calvyn se kerkreg en inviloed op kerke in Suid-Afrika, verduidelik Spoelstra

(1981:4-5) Calvyn se verstaan van die begrip reg, as volg:

“Calvyn verstaan die begrip reg vanuit die soewereiniteit van God, Goddelike mag en
geregtigheid word in God se Wil uitgedruk. Hierdie Wil word eerstens in die Heilige
Skrif (regimen spiritualis) en tweedens in die natuurorde (regimen naturalis)
geopenbaar. Kragtens sy mag en outoriteit moet alle mense God reg eer en vrees. Die
wil van God bepaal wat reg is en is die wet vir alle wette en vir ons lewe. God roep en

gebruik daarom wéreldlike owerhede om die swaard of strenge reg te hanteer.”

Vir Calvyn was die prinsipiéle bron vir die orde in die kerk die Heilige Skrif, wat dan ook 'n

bevestiging is van sy standpunt dat die kerk en orde nie vreemd staan teenoor mekaar nie,

60



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

maar wesenlik met mekaar verweef is (D’Aubigné, 2009:77; Coertzen, 1991:24; vgl. Van't

Spijker, 1992:97-98; Kleynhans, 1982:12; Pont, 1981:22).
In hierdie verband skryf C.J. Smit (2010:189):

“In this regard Calvin made a huge paradigm shift... Against the existing canonical
law Calvin chose for a church order... Here Calvin moved from a juridical, one may
say a mere human way of church management, to the much wider vision of a
scriptural view on church government. Thereby he proposed a new vision for the
church and in the same time implemented a church order in order to secure the

church as God’s new order in the world (verus ordo).”

Oor die Skrif as primére bron vir die kerkregering is dit nie moeilik om bevestiging te kry uit

Calvyn se geskrifte nie. Ter stawing wys Coertzen (1991:24) op Institusie IV, Ill, 1:

"Nu moeten wij spreken over de orde door welke die Here wil, dat zijn kerk bestuurd
word" Vervolg in hoofstuk IV, 1: "Tot nu toe hebben wij gehandeld over de orde van
kerkregering, zoals die ons uit Gods zuiver Woord is overgeleverd en over de diensten,
zoals ze door Christus ingesteld zijn". In hoofstuk X, 6 ontsé hy die mens enige reg om
"het geen zij zelf uit zichzelf en zonder Gods Woord uitgedacht hebben, aan de kerk
ter noodzakelijke onderhouding op te leggen" en in paragraaf 30 van dieselfde
hoofstuk skryf hy "...dat ik slechts die menselijke inzettingen goedkeur, die gegrond zijn

op Gods gezag en uit de Schrift genomen en dus geheel en al Goddelijk zijn."

Van’t Spijker (1992:97-98) sluit hierby aan, wanneer hy merk op die woorde van Calvyn:

“Ik heb uiteengezet dat er geen kerk kan bestaan, tenzij er een zeker bestuur wordt
ingesteld, zoals ons uit het Woord van God is voorgeschreven en in de oude kerk in

acht werd genomen.”

Coertzen (1991:24; kyk ook Strauss, 1991a:24) sien Calvyn se beklemtoning van die Skrif (as
die primére bron vir die regering in die kerk) nie as 'n fundamentalistiese of biblistiese

Skrifgebruik nie:

“Hy het nie 'n onveranderlike sisteem van kerkregering uit die Skrif afgelees nie, maar
wel die Jus Divinum daarin gevind, die dinamiese beginsel van die orde wat in die

kerk moes geld. In die praktyk van die kerklike lewe kon die beginsel verskillende

61



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

vorme aanneem, soos blyk uit die Nederlandse weergawe van sy kommentaar op 1

Kor. 14:40”:

“De Here heeft daarom de uiterlijke ceremonieén in onze vrijheid gelaten, opdat wij
niet zouden gaan denken dat Zijn dienst daarin opgaat. Intussen heeft Hij ons
echter niet toegelaten een ongebonden en teugelloze willekeur, maar Hij heeft, om
zo te zeggen, grenzen om ons heen gesteld, of althans de vrijheid welke Hij verleende
zo gematigd, dat het slechts geoorloofd is uit Zijn Woord een oordeel op te maken

over wat recht is.”

Plomp (in Strauss, 1991a:24; ook in Coertzen, 1991:25) praat in hierdie verband van Calvyn
wat tevrede was met "Biblische Weisungen"- wat beteken Calvyn was tevrede met 'n
reéling, solank as wat die Bybelse grondgedagte tot sy reg kom. Vir Coertzen (1991:25;
vgl. ook Pont, 1981:21) blyk die feit, dat die Skrifbeginsel oor die orde in die kerk
verskillende toepassings kon vind, duidelik in die Ordonnances Ecclésiastiques (art. 1): "...dat
in ons stad en ons gebied die volgende kerkorde sal geld ..." Dit gaan nie om 'n
onveranderlike orde wat orals en altyd moet geld nie, maar om 'n orde vir "ons stad en ons
gebied". Die implikasies hiervan, argumenteer Coertzen (1991:25; vgl. ook Strauss,
1991a:24), is dat die [wese van ordereélings in die kerk behoort te bestaan in 'n
gehoorsaamheid aan Skrifbeginsels, met 'n vergestalting daarvan in die lig van eietydse

omstandighede].

Coertzen (1991:25) wys op Institusie IV, Ill, 2- wanneer hy noem dat daar vir Calvyn 'n
wesenlike verbintenis bestaan tussen die kerk en sy orde, wat ook blyk uit sy siening van die

doel wat die regering van die kerk dien:

“Al wie dus deze soort van regering poogt te vernietigen of verkleint, alsof ze minder
noodzakelijk was, legt het toe op de verstrooiing of liever gezegd de val en de
ondergang der kerk. Immers het licht en de warmte der zon, of spijs en drank zijn niet
zo noodzakelijk tot het koesteren en onderhouden van het tegenwoordige leven, als

het ambt van apostel en herder tot het bewaren van de kerk op aarde.”
In Institusie IV, X, 27 skryf Calvyn (Coertzen, 1991:25):

“Het is er dus zover vandaan, dat wij de wetten, die daartoe dienstig zijn, zouden
veroordelen, dat we veeleer beweren, dat wanneer men deze wetten wegneemt, de

kerken van hun zenuwen beroofd worden, en geheel misvormd en verstrooid word.

62



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Immers men kan niet hebben, wat Paulus eist, dat alle dingen eerlijk en met orde
geschieden, tenzij de orde en die betamelijkheid zelf stand houden doordat men, bij

wijze van banden, wetten toevoegt.”

Ook in Institusie 1V, 1, 1 |é Calvyn 'n positiewe band (volgens Coertzen, 1991:25) tussen die
kerk en orde, as hy die kerk die moeder van die gelowiges noem, deur wie se moederlike sorg
hulle regeer word, tot hulle opgegroei en uiteindelik tot die eindpaal van die geloof gekom

het. Die orde in die kerk dien dus ook die groei na geestelike volwassenheid toe.

Uit die voorafgaande is dit duidelik dat daar vir Calvyn geen spanning bestaan tussen die reg
(of orde) en die kerk nie. Coertzen (1991:25; Strauss, 1991a:24-25) vind dat die orde in die
kerk, nie net’n bykomstigheid was wat maar verdra moes word nie- die orde het vir Calvyn
n integrale deel van die kerk se bestaan uitgemaak, o.a. ook omdat dit vanuit die Woord
van die Here opgekom het. Coertzen (1991:25) is oortuig dat 'n gebrek aan orde, was vir
Calvyn juis die teken van verval en gevoelloosheid in die kerk, en allermins die bewys van
groter toegewydheid aan die Here en vervulling met die Gees van God. Spoelstra (1981:5),
met verwysing na Institusie, IV, x, 8. 10-15, noem dan ook dat die wil van God (volgens

Calvyn) in beide burgerlike en kerklike ordeninge erken moet word.

2.5. Ander Gereformeerde teoloé

Vele ander Gereformeerde teoloé het in hulle denke oor die verhouding tussen kerk en reg,

ook in die voetspore van Calvyn gevolg®*.

In 1585 het die saak daarom in die Gereformeerde wéreld, met die publikasie van De politia
et disciplina Civilie et Ecclesiastica, tum Israelitica Christianae Reipublicae, van 'n anonieme
outeur™, op die tafel gekom. Coertzen (1991:26) skryf dat in dié geskrif, word 'n duidelike
onderskeid tussen die geestelike en wéreldse reg gehandhaaf, en word die Gereformeerde
kerkreg as’n geestelike reg in verband met die regverdiging gebring. Hoewel die bevoegdheid

van die owerheid en die kerk baie duidelik onderskei word, wys Coertzen (1991:26) daarop

3 Volgens Coertzen (1991:27) was daar in die sestiende, sewentiende en agtiende eeu, Gereformeerde
kerkregtelikes in Nederland wat 'n integrale verbintenis tussen die kerk en die reg gehandhaaf het- mense soos
W Zepperus met sy Politica ecclesiastica (1595); Ruardus Acronius met Nootwendig Vertooch (1611), waarin hy
aantoon hoe die gemeente van die Here "in hare regieringhe van de Politike Regieringhe onderscheyden is
geweest"; Jacobus Koelman: Het ambt en de plichten der ouderlingen en diakenen (1694) en Lodewyk van Renesse
met, Verhandeling over het Regeer-ouderlingschap in de Gereformeerde kerk (1765).

% Coertzen (1991:26) meen dit was heelwaarskynlik Hendrik Corput uit Leiden in Nederland.

63



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

dat beide bevoegdhede betrekking het op die eer van God, en die bevordering van die ryk
van Christus, oftewel die opbou (aedificatio) van die liggaam van Christus. Vir die eerste
keer word daar nou ook van Gereformeerde kerkreg as 'n jus ecclesiasticum gepraat- al word

daar feitlik net op die kerklike tug gekonsentreer (Coertzen, 1991:26).

“n Ster van besondere grootte" (Kleynhans, 1982:13), die Nederlander Gijsbertus Voetius*®
(1589-1676), onderskei met die begrip kerkreg- 'n geestelike reg van weéreldlike reg.
Coertzen (1991:27) meen die eie aard van die kerkreg bestaan vir Voetius daarin, dat die
norme daarvan deur die Woord van God gegee word. Schiile (in Coertzen, 1991:27) toon dat
Voetius die eerste was, om in Gereformeerde kerkreg die begrip ecclesia instituta

(geinstitueerde kerk) te gebruik. Coertzen (1991:27) brei hierop uit:

“Klaarblyklik gebruik hy die begrip om daarmee ook iets van die eie aard van die
kerk se reg duidelik te maak en wil hy nie daarmee die indruk skep van 'n
sogenaamde regskerk naas 'n kerk wat deur Skrif en belydenis genormeer is

”

nie.

In sy werk, Beginselen van Gereformeerd Kerkrecht, vra Voetius 6f 'n kerkraadsvergadering
geoorloof is (Coertzen, 1991:27). Hierop antwoord hy bevestigend en verwys in sy
antwoord na Matt. 18:17; Hand. 20:28; 1 Kor.5:5, 12 en 13; 2 Kor.2:6 en 7 en 2 Thess. 3:14.

In antwoord op die vraag of 'n kerkraadsvergadering noodsaaklik is, antwoord Voetius:

"Zeer zeker opdat al wat zweemt naar ongodzaligheid, wanorde en verwarring,
uit de kerk geweerd moge worden en er dies alles met orde en stichting moge
toegaan. Opdat er behoorlijk zorg gedragen worde voor wat dient tot

opbouwing der gemeente" (in Coertzen, 1991:27).

Voetius, soos Calvyn, verwys ook na Rom. 12:8 en 1 Kor.12:28, as bewysplekke in die Skrif
dat God regeerders in sy kerk aangestel het. Dit is dus duidelik, meen Coertzen (1991:27),
dat ook Voetius nie die kerk en orde téénoor mekaar, of los van mekaar sien nie.
Inteendeel, merk Coertzen (1991:27), die Heilige Skrif verg dat daar orde en regering in die

kerk moet wees.

36 Gijsbertus Voetius was vanaf 1634 hoogleraar in Utrecht. Tussen die jare 1663-1674 het hy onder die titel
Politica ecclesiastica sy klaslesings gepubliseer. Alreeds uit die metode wat hy gevolg het, blyk dit dat hy 'n noue
verband tussen die kerk en orde gesien het, want hy gee nie net die bestaande inrigting van die kerk weer nie,
maar is voortdurend besig om aan te toon wat die reg, volgens die Heilige Skrif, behoort te wees (Coertzen,
1991:27).

64



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Nog 'n Nederlander, H. Bouwman, stel dit eksplisiet dat kerklike orde nie met die wese van

die kerk in stryd is nie. Coertzen (1991:28) vat Bouwman se denke hieroor, as volg saam:

“Die reg in die kerk is nie 'n steurende mag wat die lewe van die kerk misvorm nie.
Dit is inteendeel 'n middel waardeur skade van die kerk afgewend word. Weliswaar
kan kerkreg nie lewe en godsvrug in die kerk waarborg nie, maar dit bied die leiding,
vastigheid, orde, samewerking ensovoorts, waardeur die kerk des te beter aan sy
roeping kan beantwoord. Christus, die Koning van die kerk het Sy Woord aan die
kerk gegee en het ook mense gegee om die heiliges toe te rus vir hulle dienswerk tot
opbouing van Sy liggaam. Die apostels as die fondament van die kerk (Ef. 2:20),
het in die Naam van Jesus Christus verorden dat alle dinge in die kerk gepas en met
orde moet geskied. Hulle het bepaalde reéls gegee sodat die gelowiges kan weet hoe
iemand hom in die huis van God moet gedra. Dit is duidelik dat daar vir Bouwman nie
'n botsing kan bestaan tussen die kerk en orde nie en daarom omskryf hy ook kerkreg
as die wetenskap wat die reg beskryf wat in die sigbaar geinstitueerde kerk

geld en behoort te geld.”

Vir Coertzen (1991:29) het ook Th. L. Haitjema, van die Hervormde Kerk in Nederland, dit
duidelik gestel dat die kerk en die reg eintlik ten nouste op mekaar aangewys is. In sy werk,
Nederlands Hervormd Kerkrecht (1951), skryf Haitjema dat Gereformeerdes hulle nog nooit
eintlik geleen het vir 'n ontteologisering van die kerkreg nie- aangesien hulle handhaaf dat
alle ware kerkreg in die Skrif gewortel moet bly, en dat daar agter die orde van die kerk ook
nog die belydenis is; wat handel oor die wyse waarop die kerk regeer moet word

(Coertzen, 1991:29).

In Suid-Afrika is ook al baie aandag aan die vraag 66r die verhouding tussen die kerk en reg
gewy. Meeste kerkregskundiges van Gereformeerde belydenis, verantwoord hulle op die
een of ander wyse oor die eiesoortige aard van die kerk se reg. In hierdie proses noem
Coertzen (1991:29), word daar gewoonlik sterk op Calvyn en die Nederlandse
Gereformeerde tradisie geleun, en het baie van die verantwoording meermale neergekom
op 'n herhaling van wat daar reeds gesé is. Volgens Coertzen (1991:29) het Nauta (in 1971)
hierdie klag ook teenoor Nederlandse kerkregtelikes in hulle verhouding tot Voetius gelé.
Nog 'n verwysing in hierdie verband (Coertzen, 1991:29) is die werk van CJ Smit, God se orde

vir sy kerk, 'n beskouing oor kerkorde (1984). Smit gee o.a. eksegeties aandag aan die begrip

65



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

orde in die Nuwe Testament, met toespitsing op die gebruik van die woord TAKSIS (orde) in

1 Kor.14:40, en kom dan vanuit die eksegese, tot die slotsom:

“Orde is die teenoorgestelde van beroeringe, opskudding, verwarring, verdeeldheid,
twis en tweedrag. Orde beteken dat iets of iemand herstel is om op sy Godgegewe
plek te funksioneer. Orde is betaamlik, welvoeglik, paslik, geskik, behoorlik en
eerbaar. Orde het die karakter van opbou. Orde raak alles met betrekking tot die
kerklike samekomste, sowel as die kerklike lewe in sy geheel. Orde moet voortdurend
gehandhaaf word. Orde is 'n gawe van die Here, as 'n vrug van die vrede vanweé die
heil in en deur Jesus Christus. Orde is 'n gebod, 'n voorskrif van die Here” (in Coertzen,

1991:29).

2.6. Samevatting

In hierdie deel van hoofstuk 2 is die kerk se reg, as reg ontleed. Daar is uitgegaan van die
opvatting dat indien die kerkreg, 'n reg van bestaan in die kerk het, en die wese van die reg
nie in stryd is met die wese van die kerk nie, kan die fokus aanskuif na die volgende tema in
lyn met die tese van die studie, nl. die eiesoortigheid, oftewel unieke karakter van die

kerkreg.

Uit deel 1 blyk dit duidelik dat 'n eeue oue spanning bestaan tussen kerk en reg. Die
standpunte van Sohm, Brunner en ander wat soos hulle in die verlede gedink het, is
ondersoek. Hulle reaksie was teen 'n kerk wat nie meer vanuit haar mees basiese
vertrekpunte oor kerkorde gedink en geleef het nie- 'n kerk wat nie meer in 'n lewende
Geestelike gemeenskap met die Here van die kerk, soos deur die Skrif betuig, verkeer het nie.
Die gevolg hiervan was uiteindelik 'n wanorde omdat die kerk uitgelewer is aan magte wat

radikaal in stryd was met haar wese en opdrag, as kerk.

Verder is dit duidelik dat binne die Gereformeerde teologie, kerk en reg nie in 'n
spanningsverhouding tot mekaar staan nie, maar dat die reg tot die opbou van die
gemeente dien, asook dat dit 'n middel tot’'n doel is, nl. om Christus se regering in Sy kerk

te dien. In hierdie verband is die standpunte van Calvyn, Voetius en Bouwman ondersoek.

66



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Ook is dit duidelik uit hierdie deel van die hoofstuk, dat die bestaansreg van kerk en reg nie
alleen van belang is vir die vakwetenskap kerkreg nie, maar ook vir die praktyk van

kerkregering-

i.  Wie die wese van die kerk en die reg in die kerk skei, kan in 'n kerklike docetisme
verval,
ii. kan orde slegs in terme van die burgerreg beskou,
iii.  of van die veronderstelling uitgaan, dat kerklike probleme slegs opgelos kan word
met regsmetodes wat analoog is aan ander vorme van die reg, en wat vreemd is aan

die regering van die kerk.
In die belang van die breér studie kan die volgende gevolgtrekkings gemaak word:

Vanuit 'n Gereformeerde perspektief beoordeel, blyk dit duidelik dat kerk en reg saam kan
bestaan en nie 'n contradictio in terminis nie. Die kerkreg kan as behorend tot reg in eie sin
beskou word, aangesien die reg die gestalte van die genade is (teenoor die opvatting van
Sohm dat reg en genade mekaar uitsluit). Die feit dat kerkreg wel moontlik is, beteken dat

daar gevra kan word na die unieke karakter daarvan.

67



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

HOOFSTUK 2
DEEL 2
KERKREG AS EIESOORTIGE REG

2.7. Inleiding tot Deel 2

Die reg as sodanig kom nie slegs by die Staat voor nie, maar ook in ander
samelewingsverbande. Allerlei eiesoortige vorme van die reg, soos personereg, staatsreg,
huweliksreg, arbeidsreg, verenigingsreg, handelsreg en ook kerkreg, is 'n werklikheid
waarmee mense daagliks gekonfronteer word (Bakker, 1992a:13; Coertzen, 1991:38; Van
Drimmelen, 1992:212). Die vraag wat egter aan die orde kom, is dié omtrent die
eiesoortigheid van die kerk se reg. Anders gestel (Coertzen, 1991:38): “Is daar 'n reg vir
die kerk wat in die reg in die kerk tot uitdrukking moet kom?” Indien wel- waaruit bestaan

dit?

Hoewel regsreéls in 'n verskeidenheid van lewensverbande voorkom, beteken dit nie dat alle
reg, nie sekere gemeenskaplikhede het nie (Coertzen, 1991:38). Dit beteken dat ook die
kerk se reg, sekere gemeenskaplike trekke met ander vorme van reg deel. Volgens Bakker
(in Coertzen, 1991:38) kan daar van alle reg gesé word- dat dit verhoudings wil reél, sodat
daar 'n vreedsame en regverdige saamleef van mense en instellinge kan wees, en elkeen in
die samelewing sy roeping kan vervul. Van alle reg kan ook gesé word dat dit in'n mindere
of meerdere mate formeel van aard is, en dat dit min of meer’n vaste struktuur het, wat in
wese die karakter van 'n bindende regsorde veronderstel. Hoewel al die kenmerke van die
reg, in alle vorme van reg aangetref word (ook kerkreg), is die kerkreg eiesoortig en uniek

(Coertzen, 1991:38).

Hier in deel 2 sal die kerkreg, as eiesoortige reg ondersoek word. Vanweé die feit dat die
eiesoortige karakter van die kerkreg (in vergelyking met ander regte), nie sistematies
opgeskryf staan nie, sal hierdie tema eerstens ondersoek word deur te vra: waarin bestaan
die eiesoortigheid van die kerk se reg? Hierdie is 'n kritiese vraag- nie net vir die tema onder
bespreking nie, maar ook vir die breér studie: Sodra daar vasgestel kan word waaruit die
eiesoortigheid van die kerkreg bestaan, kan hierdie eiesoortige element(e) beoordeel word

vanuit 'n hermeneutiese oogpunt.

68



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

In deel 2 sal die fokus dus wees op die aard en omvang van die kerk se reg, asook die grens
(domein-afbakening) tussen kerkreg en ander reg. Die volgende vrae sal aandag geniet: Het
die kerkreg 'n eiesoortige karakter t.o.v. ander reg? Waarin bestaan die eiesoortigheid,
oftewel unieke karakter van die kerk se reg? Is daar 'n reg vir die kerk, wat in die reg in die

kerk tot uitdrukking moet kom?

Soos reeds vermeld- hierdie beoordeling sal geskied op spoor van Coertzen se noukeurige
bespreking- waarom orde/reg vir en in die kerk, soos in sy boek Gepas en ordelik (1991).
Coertzen bied 'n duidelik, Gereformeerde standpunt omtrent die eiesoortige karakter van
die kerkreg. Nie net verstaan hy die implikasies van 'n tema wat nie sistematies opgeteken
staan nie, maar hy argumenteer téén die mees ooglopende vertrekpunte van die dag.
Deurgaans sal daar ook verwys word na die standpunte van ander kundiges in hierdie
verband, soos die Nederlandse kerkregskundiges H. Bouwman, W. Bakker, J. Plomp, L.J.

Koffeman, asook Suid-Afrikaanse kundiges soos B.B. Keet, E.P.J. Kleynhans en P.J. Strauss.

2.8. Die sleutel tot die eiesoortige karakter van die kerk se reg

Oor die vraag, waarin bestaan die eiesoortigheid, oftewel die unieke karakter van die kerk se
reg, is daar nie eenstemmigheid nie*’. Sommige kerkregskundiges soos Dingemans
(1992:215), fokus op die Ekklesiologie as bepalend in hierdie verband, terwyl ander soos
Plomp (1992:37), weer die Bybel as fokus- en vertrekpunt voorhou. Van Drimmelen
(1992:212; 2004:20) meen (negatief gestel)- die eie aard van die kerklike reg is nie slegs
geleé in die ooglopende feit dat die interne kerklike organisasie nie deur die staat gereél
word nie, maar eerder (positief gestel)- in die objek van die reg, nl. die kerk. Coertzen
(1991:39) weer, argumenteer dat die Bybel nie die toonaangewende rede is vir 'n

|”

eiesoortige karakter nie, maar eerder die kerk as “maaksel” van God. Na aanleiding van
hierdie uiteenlopende standpunte, kan daar tereg gevra word- waarin bestaan die

eiesoortigheid, oftewel die unieke karakter van die kerk se reg?

%7 Reeds in Deel 1 van hoofstuk 2, het ek getoon dat sommige geleerdes dit selfs bevraagteken of die kerk
hoegenaamd 'n reg mag hé. Ander weer aanvaar dat daar’n reg in die kerk is, maar verskil weer oor hoe die reg
verstaan moet word, of uit watter teologiese beginsel dit beredeneer moet word.

69



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Vervolgens sal ek poog om hierdie vraag te antwoord, deur die uiteenlopende standpunte
en vertrekpunte daarom te evalueer- sodoende 'n gevolg te formuleer, wat die studie op

metodiese wyse verder kan lei, insover dit verband hou met die tese daarvan.

2.8.1. Biblische Weisung en dienstrecht as sleutel

In sy protes teen Sohm se uitspraak dat “het wezen van het recht is wereldlijk”, noem Plomp
(1992:37) dat die eiesoortigheid van die kerkreg, daarin bestaan dat dit 'n reg is wat van die

Bybel gebruik maak:

“'Rechtsregels’” komen echter ook voor in andere levensverbanden, in het
huwelijk, het gezin, een vereniging, een bedrijf en ook in de kerk. Al naar het gelang
van het levensverband waarin ze functioneeren, ontvangen de 'rechtsregels' een
eigen specifieke kleur. Zo is er ook kerkrecht, recht dat als het goed is volstrekt niet

diesseitig is, omdat het bepaald wordt door 'biblische Weisung’.”

Plomp (volgens Strauss, 2010:1), betoog dat die kerkreg, as eiesoortige reg, Christologies-
ekklesiologies gefundeer moet word- omdat die “Grundrecht” vir die kerkreg en daarom
die ordening van die gemeente moet wees. Plomp meen dus dat die kerkreg van “Biblische
Weisungen” gebruik moet maak, want Christusgesag is Woordgesag (vgl. Jonker, 1965:12)
en die Skrif bevat geen klaargemaakte kerkorde nie. Ingebed in hierdie betoog (Strauss,
2010:1) is die standpunt dat kerkreg, dienstrecht is, of 'n dienende reg. Hiervolgens gaan die
kerkreg uit van Bybelse grondlyne as maatstaf, in sy poging tot 'n ordening van die kerk, en
gevolglik word die Skrif aan die kerk “bedien”. Plomp bied dus dienstrecht as 'n kenmerk
van die kerkreg. Vanwaar die woordjie dienstrecht? Plomp betrek Markus 10:44 hierby:
“...elkeen onder julle wat eerste wil wees, moet julle almal se dienaar wees”. Oor Plomp se

dienstrecht merk Strauss (2010:3):

“Sy eie Markusvoorbeeld soos aangebied in die konteks van sy argument, dui daarop
dat hierdie diens uit diens aan die heerskappy of koningskap van Christus deur die
grondlyne van die Bybel bestaan. Vir Plomp gaan dit nie om die heerskappy van

mense nie, maar ‘Biblische Weisungen’.”

70



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

2.8.2. Die kerk as sleutel

Volgens Coertzen (1991:39; vgl. ook Strauss, 2010:1) ontleen Plomp die begrip 'Biblische
Weisung’ aan Karl Barth en Erik Wolf. Vir Barth gaan dit daarom dat die gemeente na die
stem van die Here moet luister, wat Hom in die Skrif betuig. Die gemeente moet dan
'‘Biblische Weisung' of Bybelse grondlyne aan die Skrif ontleen, en hulself sodoende aan die
lewe van die Heer in sy Ou én Nuwe Testamentiese gemeente oriénteer. Hierop vra
Coertzen (1991:39) 6f dit inderdaad so is- dat die eiesoortigheid van kerkreg daarin bestaan
dat dit van die Skrif gebruik maak? Beteken dit dat die Bybel niks te sé het vir ander vorme
van reg nie? Coertzen stel hierdie vrae, met verwysing na Erik Wolf se opstel, Zur Frage
nach der Autoritidt der Bibel fiir die Rechtsordnung, waarin juis die teenoorgestelde

beredeneer word. Coertzen (1991:39) se argument lui as volg:

“Christen-regsgeleerdes uit ander gebiede van die reg mag en behoort tog van
Bybelse waarhede gebruik te maak in die beoefening van hulle vak. Om die eie aard
van kerkreg en kerkregering te peil, is dit dus nie voldoende om te sé dat dit daarin

geleé is dat dit van die Bybel gebruik maak nie.”

Eerder, volgens Coertzen (1991:39), begin die eiesoortigheid van die kerk se reg by die
feit dat die kerk nie maar net’n genootskap of vereniging van mense is, wat tot stand gekom

het as gevolg van die wilsbesluit van die stemhebbende lede nie:

“As dit waar sou wees, sou hulle ook met’n gewone meerderheidstem kon besluit om
die bestaan van die kerk te beéindig of om fundamentele waarhede van die kerk se
bestaan te verander. Nee, die kerk is’n “maaksel” van God, geskape in Christus Jesus
(Ef. 2:10) En dan nie maaksel in die sin van die skepping in die algemeen nie, maar
maaksel in die sin dat God van voor die grondlegging van die wéreld af besondere

"dinge" gemaak/gedoen het om die kerk daar te stel.”

Ook Celliers en Strauss (2004:9-10) beaam hierdie punt, wanneer hul aanvoer dat die kerk

sy oorsprong by God vind en nie by mense nie:

“Dit word gekonstitueer op grond van die inisiatief en deur die handelinge van die
Drie-enige God self. Hierin speel elke persoon van die Drie-eenheid 'n unieke en
eiesoortige rol. Die genoemde konstituering van die kerk kan beskryf word as
verbondsluiting, uitverkiesing, verlossing, loskoping, ens. In hierdie voortdurende

proses speel geen menslike kwaliteite 'n rol nie en is dit slegs God wat in sy vrye

71



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

genade en liefde besluit het om vir Homself 'n groep mense uit te soek om syne te

wees.”

As sodanig is die kerk dus iets wat ons glo (Coertzen, 1991:39). Volgens die Apostoliese

Geloofsbelydenis-

“...glo ons 'n heilige, algemene en Christelike kerk” wat 'n “heilige vergadering is van
ware Christengelowiges wat hulle saligheid in Christus Jesus verwag, gewas is deur sy
bloed en deur die Heilige Gees geheilig en verseél is” (Nederlandse Geloofsbelydenis

art. XXVII).

Coertzen (1991:39; vgl. ook Bakker, 1992a:13) is daarvan oortuig dat die kerk, wat 'n
empiriese gestalte aanneem (in die geinstitueerde kerke wat ons waarneem), inderdaad 'n

eiesoortige vergadering van mense is. Coertzen (1991:39) sien dit soos volg:

“...die eiesoortigheid van die kerk is geleé in die ewige raad van God die Vader, in die
regverdiging in en deur die Here Jesus Christus en in die heiligmaking in en deur die

Heilige Gees.”

Met verwysing na hierdie unieke karakter van die kerk, verklaar Coertzen (1991:39-40) dat

die orde in die kerk®:

“...niks anders [is] nie as 'n gestalte van dankbare gehoorsaamheid... Die orde in die
kerk bly maar altyd weer net 'n poging om uitdrukking te gee aan God se reg vir Sy
kerk. Dit kan ‘n beter of 'n slegter poging wees, maar dit bly altyd mensewerk wat
steeds weer getoets moet word aan hierdie diepste fondament van sy bestaan om
sodoende te probeer om steeds beter uitdrukking te gee aan God se orde vir Sy

kerk.”

Ook Van Drimmelen (1992:212-213) beywer hom hiervoor. In sy bespreking van die
onderskeid tussen die kerkreg en ander reg, voer hy aan dat die besondere aard van die
kerklike reg, in die eerste plek, gegee is met die objek daarvan- die kerk is te midde van alle
ander samelewingsvorme uniek. Van Drimmelen (1992:212-213) vind dat die kerk nie alleen

h gemeenskap van gelowiges is nie, maar (as verskyningsvorm), die objek van geloof. Die

wyse waarop die gelowiges saam die kerk vorm en sien, kom tot uitdrukking in die wyse

¥ D.i. die orde wat die gelowiges formuleer op grond van die uniekheid van die kerk (Coertzen, 1991:39).

72



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

waarop die kerk haarself organiseer. Daarom is die kerkorde onlosmaaklik verbonde aan die

belydenis.

In sy werk, Kerkrecht; een Theologische benadering, maak Van Drimmelen (2004:20) 'n
negatiewe kwalifikasie omtrent die eiesoortigheid van die kerkreg- die eie aard van die
kerklike reg is nie slegs geleé in die feit dat die interne kerklike organisasie nie deur die staat
gereél word nie. Positief gestel- daar mag geen ander mag bo haar wees en voorskryf nie,
behalwe Christus- wat sy kerk deur sy Gees en Woord regeer (Van Drimmelen, 1992:212).
Dit beteken (in materiéle sin)- die bron van die kerkreg is anders, as dié van die staatsreg.
Sonder om te ontken dat ook die staatsreg gebonde is aan die hoér, meta-juridiese norme,
merk Van Drimmelen (1992:212) dat die demokrasie bepalend is vir die staatsreg- dit wat
die groter bevolking van die land as reg sien en ervaar. Dit beteken dat 'n verandering in die
regsgevoel, onder die burgers van die staat, uiteindelik sal lei tot die verandering van die
staatsinrigting. In hierdie opsig is die staat outonoom (selfstandig) en die kerk heteronoom
(onderworpe aan wette deur ander), omdat die bron van die kerkreg, nie lig werp op die

kerk nie, maar op geloof en lewe.

Sowel binne as buite die kerk, is die reg nie ideaal nie. In hierdie verband meen Van
Drimmelen (1992:212) moet dat daar besin word oor die sonde. Die verskil is- op die
gelowige in die kerk, word 'n ander verpligting geplaas as op die burgers van die staat. Dit
beteken- dat binne die kerk (in bepaalde gevalle) is 'n ander regspleging moontlik, as buite
die kerk. In hierdie verband vergelyk Van Drimmelen (1992:212) die tugreg van die kerk, met
die strafreg van die staat. Bepalend het te doen met die bron waaruit die tugreg, of die
strafreg voorkom. Dit het ook te make met die doel van die kerkreg, teenoor die doel van
die staatsreg. Die staatsreg dien primér die orde en vrede in die samelewing, terwyl die

kerkreg eerder fokus op die verkondiging van die Evangelie, in die kerk en in die wéreld.

Krities stel Van Drimmelen (1992:212) die vraag- beteken dit nou dat die reg in die kerk, iets
anders inhou as die reg in die staat? Volgens hom kan dit eenvoudig nie waar wees nie. Wat
binne die kerk “reg” is, kan buite die kerk geen onreg wees nie, en wat in die kerk onreg is,

kan buite die kerk geen reg wees.

Aan die begin van alle reg, staan die Woord van God- wat die orde skep op 'n woeste en leé

aarde, en skeiding maak tussen die lig en duisternis.

73



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Wie hierdie verwantskap oor die hoof sien, waarsku Van Drimmelen (1992:212), kom tot’'n
twee-ryke leer- waarby die wéreldlike karakter van die kerk, en die geestelike karakter van

die staat verdoesel word, asook vergeet word dat beide ryke onder een Heer staan.

In wese is daar geen werklike skeiding tussen kerkreg en ander reg nie, want volgens Van
Drimmelen (1992:212) gaan alle reg terug op Gods se skeppingswoord- dit wat vandag

gespreek word in die kerk en staat, word gemik op die herskepping van’n gevalle wéreld.

Van Drimmelen (1992:212) kom tot die gevolg, dat die unieke aard van die kerk se reg
voortvloei uit die konvensioneel-teologiese grondslag waarop dit berus- d.w.s. die kerk as

objek.

Nog 'n kerkregskundige wat die eiesoortigheid van die kerk se reg toeskryf aan die kerk (as

objek), is B.J. Van Wyk (1991:14):

“Dit moet beklemtoon word dat die reg wat in die kerk beoefen word inderdaad 'n
reg sui generis is. Die rede hiervoor is die eiesoortigheid van die kerk in die wéreld.
Die kerk is daardie gemeenskap wat in die wéreld ontstaan omdat die Heer van die
kerk deur Sy woord en Gees die kerk in die wéreld in aanskyn roep met die Bybelse
opdrag: Gaan na al die nasies toe en maak die mense my dissipels: doop hulle in die
naam van die Vader en die Seun en die Heilige Gees, en leer hulle om alles te

onderhou wat ek jul beveel het.”

2.8.3. Die Ekklesiologie as die sleutel

In sy artikel, Kerkorde als ecclesiologische vormgeving, beweer Dingemans (1992:215) dat
die eie aard van die kerkreg inherent is aan die eie aard van kerk-wees, en dus direk verband

hou met die Ekklesiologie:

“Een kerkorde is gestructureerde en in de praktijk gebrachte theologie. Of nog
preciezer gezegd: een kerkorde is een in rechtsregels vertaalde ecclesiologie. Wat
een kerkgemeenschap denkt over haar eigen wezen en gestalte, over haar
positie in de wereld, haar vormgeving en inrichting, wordt in een kerkorde vertaald

in rechtsregels, die gelden voor het functioneren van die gemeenschap.”

74



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Dingemans (1992:215) sien dus 'n verband tussen die reg van die kerk, en die wese van die
kerk- gebaseer op 'n ekklesiologiese vormgewing. Hoewel hy nie eksplisiet verduidelik wat
hy onder ekklesiologie verstaan nie, blyk dit wel uit die aanhaling bo, asook in die loop van
sy artikel, dat dit vir hom verband hou met die kerkgemeenskap se denke omtrent haar eie

wese en gestalte, posisie in die wéreld, asook haar vormgewing en inrigting.

Vir meer duidelikheid in hierdie verband, wend die studie dit tot Strauss se artikel, Wat is
ekklesiologie- en kerkreg? (1991). Vanuit 'n gereformeerde oogpunt beoordeel, verduidelik

Strauss wat met die ekklesiologie bedoel word (1991b:16):

“Ekklesiologie is die wetenskaplike (dit is: teoretiese abstraherende en analiserende)
bestudering van die kerkinstituut vanuit geloofshoek en in onderworpenheid aan die

deur God geopenbaarde kerklike struktuur- en geloofsnorme.”

Anders as by Strauss se definisie omskryf Jonker, en Kleynhans (in Strauss, 1991b:16)

Ekklesiologie as:

“...die wetenskaplike studie van die ‘Godsopenbaring’ soos dit in die kerk as

gemeenskap van gelowige mense tot gevolg gehad het en steeds het.”

Strauss vind dat die laasgenoemde omskrywing eerder klem |é op die Bybel, as op die kerk.

Strauss (1991b:16) merk hierom:

“Dit maak dus nie ruimte vir die struktuurverontagsamings en geloofafwykings van
die kerk in die verlede en hede nie. Per konsekwensie moet alle verskynsels in die
geskiedenis van die kerk op hierdie standpunt dan ook aan die uitwerking van die

Bybel toegeskryf word — en dit kan ons tog nie van die sonde in die kerk sé nie.”

Dit wil dus blyk dat die begrip “Ekklesiologie”, vanuit twee kante bekyk kan word- aan die
eenkant val die fokus op die kerk, en die ander- op die Woord. Hoe dit ookal sy- die
Ekklesiologie as onderbou, maak daadwerklik deel uit van die eiesoortige karakter van die

kerkreg.

Verder, volgens Dingemans (1992:215), is daar 'n rigtinggewende teologiese kompromie

deurgaans aanwesig, waarmee duidelik rekening gehou moet word:

“Een kerkorde is daarom in feite een theologisch compromis, waardoor een kerk een

dak krijgt waaronder veel mensen kunnen leven. Een kerkorde is een

75



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

organisatieconcept, dat verschillende theologische en ecclesiologische uitgangspunten
probeert te verenigen. Vanuit een theologisch gezichtspunt zijn kerkorden vooral
interessant, als men kijkt welke ecclesiologische concepten de boventoon voeren en op

welke wijze de theologische compromissen zijn gesloten.”

Die verankering van die kerkreg in die ekklesiologie impliseer, volgens Koffeman (2009:16-

17), twee onaanvaarbare weé:

“Die eerste geblokkeerde weg is een benadering van het (kerk)recht die zich wil
beperken tot het recht zoals het 'n u eenmaal’ bestaat. De vraag naar wat erachter
zit, wordt zo veel mogelijk ontweken. Zo wordt het kerkrecht volstrekt losgemaakt

van de theologie.”
Die tweede weg is dié:

“...waarin men het kerkrecht uitsluitend relateert aan de geschiedenis, identiteit en
‘geijkte’ theologie van een bepaalde kerkelijke gemeenschap. Men zou dat

kerkjuridisch confessionalisme kunnen noem.”

Koffeman (2009:17) waarsku- alhoewel die kerkreg verankerd is in die ekklesiologie, moet
daar ook nie in hierdie verband oordryf word nie. Nie elke keuse in die kerkorde dra
dieselfde teologiese gewig nie. Dit is van groot belang om in hierdie verband te onderskei en

te nuanseer.

2.8.4. ’n Eie standpunt en metodologiese vertrek

Na aanleiding van die uiteenlopende standpunte omtrent die vraag- waarin bestaan die
eiesoortigheid, oftewel die unieke karakter van die kerk se reg, sal hierdie studie voorts
uitgaan van die opvatting- dat die kerk, die objek van die reg is (Van Drimmelen), dat die
unieke karakter van haar reg duidelik blyk uit die geloofsgemeenskap, wat die “maaksel”
van God is (Coertzen), wat haar laat regeer deur Christus, haar Heer en Koning.
Terselfdertyd word die Ekklesiologie as onderbou erken (Dingemans), nie slegs as die
kerklike hoofstruktuur nie, maar ook as die wyse waarop die reg gehandhaaf moet word,

insluitend die wyse van regsbeskerming in die kerkreg (Strauss). Hoewel die Biblische

Weisung deur Plomp voorgestel word as primére rede vir 'n unieke karakter, sal dit nie die

76



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

vertrekpunt van hierdie studie wees nie. Daar word wel erken dat Christus sy kerk regeer

deur sy Woord en Gees.

2.9. Kerkreg as eiesoortige reg

In’n poging om die eiesoortigheid van die bogenoemde vergadering se reg te begryp, laat ek
my lei deur Coertzen (1991:40-48) wat 'n paar fundamentele aspekte daarom noem.
Alhoewel Coertzen nie hierdie aspekte onder hofies bespreek nie, het ek sekere elemente by
Coertzen identifiseer, wat dan ook ooreenstem met die eie karakter van die Gereformeerde

kerkreg. Vervolgens sal hierdie elemente aandag geniet.

2.9.1. Jesus Christus die enigste Hoof

Die Here Jesus Christus, die Hoof:

“...bo alle owerheid en mag en krag en heerskappy en elke naam wat genoem word, nie
alleen in hierdie wéreld nie, maar ook in die toekomstige. Hy het alle dinge onder sy
voete onderwerp en Hom as Hoof bo alle dinge aan die gemeente gegee, wat sy

liggaam is, die volheid van Hom wat alles in almal vervul” (Ef. 1:21-23).

Met sy werk, Om die regering van Christus in sy kerk (1965), stel Jonker (p3) dit duidelik dat-
“Jesus Christus die Hoof en Here van Sy kerk is en as Koning direk en persoonlik oor Sy kerk
regeer”. Dit, volgens Jonker (1965:3), is die “grondwaarheid waarvan die kerkreg moet

uitgaan”.

In sy bespreking van Christus as die subjek van die kerk, maak Smit (1984:21) die opmerking
dat Christus die “Ordegewer” van die kerk is. Volgens Smit (1984:21) beteken “Ordegewer” -

“Hy [is] meer as organiese Hoof van sy liggaam. Hy is ook die volstrekte Gesagshoof
van sy liggaam (1 Kor. 11:3; Kol. 2:10). As Gesagshoof en Ordegewer van sy kerk is Hy

lewens-een met sy kerk, nie meganies nie, maar op organiese wyse.”

Coertzen (1991:40) is oortuig dat Christus se Hoofskap oor die kerk, asook oor alle ander, 'n

o

aanduiding is dat die kerk “n unieke grootheid in die Kosmos [is] terwyl dit terselfdertyd ook

77



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

deel is van die kosmos”. Volgens Coertzen (1991:40) beteken dit dat Christus “op 'n ander
manier Hoof is van Sy kerk, as wat Hy dit van die heelal is”. Du Plessis (in Coertzen,
1991:40) verduidelik- terwyl Christus die Hoof van die ganse kosmos is, is Hy 'n afsonderlike
gawe van God, juis en alleen aan die kerk. Hierdie gawe van Christus as Hoof van die kerk,

het besondere implikasies vir die reg wat in die kerk geld (Coertzen, 1991:40):

“Die Hoofskap van Christus oor die kerk is inderdaad 'n praesentia realis (n werklike
teenwoordigheid) van Hom in Sy kerk waarin Hy deur niks en niemand anders nie
vervang mag of behoort te word nie. Sou dit gebeur, is dit 'n afbuiging, 'n deformasie

van die eiesoortige reg van die kerk wat net tot skade en skande vir die kerk kan lei.”

Ook Jonker (1965:3) verwys hierna, wanneer hy skryf:

“Die belofte van Christus dat Hy al die dae tot aan die voleinding van die wéreld met
die kerk sal wees (Matt. 28:20), sowel as die belofte dat Hy persoonlik deur die Gees
in en by die kerk sal bly (vgl. Joh. 14:16-20) en dus teenwoordig sal wees waar twee
of drie in Sy Naam vergader (Matt. 18:20), is te duidelik dat die kerk sou kon twyfel

aan die praesentia realis Christi ipsius hier en nou, op elke punt van die weg.”

Celliers en Strauss (2004:10) onderskryf Christus se rol as 'n kenmerk van die eiesoortigheid

van die kerk:

w,

n Mens kan hieruit sé dat God sy kerk skep en onderhou deurdat Hy individue deur
sy Gees in geloof aan Jesus Christus bind. Hieruit blyk die eiesoortigheid van die kerk

teenoor enige ander groepering van mense in die wéreld.”

Hierdie besondere, reéle verhouding tussen Christus en Sy kerk- wat ook bepalend is vir
die reg vir en in die kerk, blyk ook uit die verskillende beelde wat die Nuwe Testament

gebruik, om die verhouding tussen Christus en die kerk uit te druk:

“Hy is die wynstok, hulle die lote (Joh. 15:5); Hy die goeie Herder, hulle die skape
(Joh. 10:11-16); Sy kerk is Sy liggaam (Rom. 12:5; 1 Kor. 6:15; 12:12, 27; Ef. |:22w; 4:12,
16; 5:30; Kol. 1:24; 3:15) en Hy is die Hoof van hierdie liggaam (Ef. 1:23 en Kol. 1:18)”
(Bronkhorst; Jonker; Van't Spijker in Coertzen, 1991:41; Celliers & Strauss, 2004:10).

Christus se hoofskap hou in dat Hy die regeerder van die kerk is- [in werklikheid dat Hy die

enigste Een is wat seggenskap het in die kerk] (Coertzen, 1991:40).

78



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Vanuit 'n presbiteriaal-sinodale oord beoordeel, skryf Van Wyk (1991:66; vgl. ook
Pont, 1981:192):

“Die sentrale uitgangspunt van die presbiteriaal-sinodale kerkbegrip is om uiting te
gee aan die alleenheerskappy van Jesus Christus in sy kerk, die Christokrasie.
Wanneer dié feit as uitgangspunt gestel word, word ook gesé dat die reg wat in die
stelsel geld eiesoortig is, ius sui generis. Dit beteken, ter loops, dat die demokrasie en

sy denke hier nie'n plek vind nie.”

Die Christokrasie kom dan tot uiting in Christus wat sy kerk, onmiddellik deur sy Woord en
Gees regeer en middellik deur sy amp (Keet, 1963:9; Van Wyk, 1991:10; Coertzen, 1991:41;
Pont, 1981:192).

Elders skryf Van Wyk (1991:10):

“Die kerk as lewensgemeenskap wat aan Christus verbind is, sé orde, reg en struktuur

word dus bepaal deur Christus, die Hoof van die kerk.”

2.9.2. Christus voltrek Sy regering deur sy Woord en Gees
Met verwysing na Van’t Spijker se stelling-

“...zZij is het die alles wat in de gemeente geschiedt tot een heilswerkelijkheid maakt,

herscheppend en effectief naar de wijze der vrije genade.”

wys Coertzen (1991:41) daarop dat die praesentia realis van Christus in Sy gemeente, nie
slegs in sakramentele sin verstaan moet word nie. Volgens Bouwman (in Coertzen) is die
Woord, nie nét 'n Woord van reg vir die Kerk nie. Dit staan egter net so vas dat dit in die
Woord is, dat Christus se reg vir Sy kerk gehoor word. Hans Kiing (in Coertzen, 1991:41) praat

in hierdie opsig van die normatiwiteit van die oorsprong van die kerk:

“Die Kirche steht und fallt mit der Bindung an ihren Ursprung in Jesus Christus und
seiner Botschaft, mit dem dauerenden Bezogensein auf ihren Existenzgrund in der ein

flr alle Male giiltigen und so gegenwartigen Heilstat Gottes in Christus.”

Die eiesoortigheid van die kerk se reg, redeneer Coertzen (1991:41), is dus ook daarin geleé
dat dit in die Woord “moet hoor wat Christus se wil vir Sy kerk is en dat daardie wil dan vir

die huidige tyd geimplementeer moet word”.

79



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Celliers en Strauss (2004:10-11) praat van die kerk se identiteit, wat ten diepste geleé is in
die oorgelewerde (Bybelse) tradisie aangaande Jesus Christus, asook in Christus se
eiesoortige leefwyse, wat die kultiese aanbidding van God insluit. “Dit is uit die Skrif duidelik
dat hierdie eiesoortigheid van die kerk se bestaan in die wéreld teenstand sal ontlok en die

kerk mag nie daarvan terugdeins nie” (Celliers en Strauss, 2004:11).

Kasemann (in Coertzen, 1991:41) waarsku- dit beteken nie 'n klakkelose kopiéring van die
kerk in die geskiedenis nie. Die kerk is vanuit sy oorsprong in Christus, wel in sy volheid
aanwesig in beide die Ou en Nuwe Testament, en dit is die taak van die kerkregskundige om
die orde van Christus vir daardie kerk te soek, en te vertaal- in die lig van die uitdagings wat

sy/haar eie besondere tyd bied (Coertzen, 1991:41).

Die Skrif, en veral die Nuwe Testament, verduidelik Coertzen (1991:41), bevat 'n menigte
riglyne en motiewe van groot en blywende betekenis vir die inrigting, verband en bestuur
van die Christelike kerk. Ook is die laasgenoemde van belang- vir die organisatoriese opbou

van die volk van God en die liggaam van Christus.

Riglyne en motiewe in die Skrif, is nie slegs 'n versameling van bepalinge en wettiese reéls,
wat sonder meer op biblistiese wyse toegepas moet word nie. In hierdie verband skryf

Coertzen (1991:42):

“Met inagneming van die tyd van hul ontstaan, die verband waarin hul voorkom, die
literatuursoort waarin hul geskryf is, en die sosiologiese situasie van die gemeente aan
wie die betrokke geskrif gerig is, is al die ter sake gegewens uiteindelik daarop gemik
om ook die huidige gemeente van die Here bewus te maak van sy eie wese (te wete
sy andersoortigheid as volk van God en liggaam van Christus) en van die
noodsaaklikheid om sy inrigting, sy bestuur en verband steeds te toets en te laat

korreleer aan sy wese as volk van God en liggaam van Christus.”

2.9.3. Skriftuurlike riglyne oor orde

Met verwysing na Von Campenhausen, noem Coertzen (1991:43) dat die ordeskeppende
riglyne en motiewe in die Skrif, nie op 'n gesistematiseerde wyse voorkom nie. Daar kan nie
van 'n Nuwe Testamentiese "leer" van die reg, vir die kerk gepraat word nie. In hierdie

verband wys Celliers en Strauss (2004:7) daarop, dat die Skrif nie eerstens geskryf is as 'n

80



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

bloudruk vir die kerk en haar orde nie. Hoewel daar nie 'n volledige kerkorde in die Skrif
opgeteken staan nie, word daar in die Gereformeerde teologie oorwegend saamgestem,
dat die beginsels vir 'n komplete kerkorde, tog genoegsaam daarin gegee is. In hierdie
verband noem Smit (1984:59) die name van Sillevis Smitt, Bronkhorst, Van Itterzon, Pont
en ander gereformeerde kerkregskundiges, wat oordeel dat die Skrif wel die beginsels

vir'n komplete skriftuurlike kerkorde, voldoende gee.

Aangesien die eiesoortige reg van die kerk uit eie wese opkom, kan daar tussen
Skrifgegewens onderskei word, wat op die aard van die orde vir die kerk dui, asook op die

konkrete orde betrekking het (Coertzen, 1991:42).

Rigtinggewend vir die aard van die kerk se orde is 1 Kor. 14:33 en 40:

"God is nie 'n God van wanorde nie maar van orde en vrede" (vers 33).

"Daarom moet alles ordelik en gepas daaraan toegaan in die gemeente" (vers 40).

Volgens Kasemann (in Coertzen, 1991:42) blyk die besondere aard van die kerk se orde, uit die

feit dat “orde en vrede” saamgevoeg word in vers 33. Coertzen (1991:42) verduidelik:

“...uit hierdie vrede wat die mens in Christus met God het, vloei 'n orde voort wat in
die gemeente gehandhaaf moet word, as 'n vergestalting van die vrede met God en
met mekaar. In aansluiting hierby die woorde van vers 40 wat daarop dui dat die
hele kerklike lewe behoorlik en toepaslik, in ooreenstemming met die gebod van die

Here, ingerig moet word.”

Coertzen (1991:42-43) dui op die verskeie plekke in die Nuwe Testament, waar gemeentes
geroep word om hulle te onderwerp aan die orde, hetsy by wyse van onderwerping aan
mekaar (Ef. 5:21) of deur gehoorsaamheid aan diegene wat gegee is ten dienste van die
gelowiges (1 Kor. 16:16). Ook noem Coertzen (1991:42-43) dat dit opvallend is, hoe daar
meermale in die Nuwe Testament bevele gegee word ten opsigte van die orde wat daar in
die gemeente moet wees (1 Thess. 4:2; 1 Tim. 1:18; 1 Kor.7:10; 11:17; 1 Thess. 4:11; 2 Thess.
3:4, 6, 10, 12; 1 Tim. 1:3; 4:11; 5:7; 6:13, 17). Ander kere is daar weer sprake van
verordenings (1 Kor. 7:17; 11:34; 16:1), of opdragte (1 Tim. 2:1, vgl. 6:2; Tit. 2:15 en ook
Rom. 16:17; 2 Kor. 8:6; 9:5; 2 Thess. 3:12).

81



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

2.9.4. Ampte en dienste in die kerk

Benewens die bepalings waarna reeds verwys is, is daar ook ander riglyne en motiewe
waardeur die eiesoortige aard van die kerk se reg na vore kom. Vanuit talle riglyne in die
Nuwe Testament blyk dit duidelik dat in die gemeente van die Here Jesus Christus twee
"geledinge" is (Coertzen, 1991:44)- die gelowiges (Ef. 4:12) en dan sekere gawes van Christus
uit die gelowiges (Ef. 4:11), wat uit die aard van die saak self ook gelowiges is, maar wat 'n

besondere funksie ten opsigte van die ander gelowiges vervul (Ef. 4:12).

Volgens Coertzen (1991:44) staan hierdie twee "geledinge" in die gemeente, nie in 'n
verhouding van heersers en ondergeskiktes teenoor mekaar nie. Die gawes (dienste of
ampsdraers in die kerk) is gegee om die gelowiges toe te rus (Ef. 4:12, 16), vir hul

eiesoortige dienswerk (Ef. 4:15) binne die koninkryk van God (Coertzen, 1991:44).

Coertzen (1991:44) meen die feit dat die dienste of ampte pertinent as gawes van
Christus aan die kerk genoem word (Ef. 4:11, Rom. 12:6-8, 1 Kor. 12:28), naas die feit dat
daar aan elkeen van die gelowiges 'n gawe gegee is na die mate van Christus (Ef. 4:7),
beteken duidelik dat amp en charisma (gawe) nie teenoor mekaar gestel mag word in die
kerklike orde nie. Bronkhorst (in Coertzen, 1991:44) verduidelik dat die ampte, op 'n baie
besondere manier Christus se diens teenoor Sy gemeente verteenwoordig, en is hulle
terselfdertyd 'n gawe van Christus. Hulle diens kan daarom in werklikheid as 'n charismatiese

diens in die kerk getipeer word (Coertzen, 1991:44).

Regdeur die Ou Testament (sien Celliers en Strauss, 2004:12 in hierdie verband) en
Nuwe Testament, is daar konkrete verwysings na die dienste in die kerk®. Coertzen

(1991:44-45) wys op die volgende voorbeelde in die Nuwe Testament:

“Paulus en Barnabas stel presbiters (ouderlinge) aan ten tye van die eerste
sendingreis (Hd. 14:23); Paulus ontbied die ouderlinge van Efese na Milete en beveel
hulle om as episkopoi (biskoppe) te waak oor die kudde van die Here. Ons lees ook van
die verskillende soorte dienste in onder meer Rm. 16:1 (diakonoi); 1 Kor. 16:5
(aparche: eersteling); Gl. 6:6 (Katechén: iemand wat onderrig gee); Kol. 4:17

(diakonia: Archippus wat 'n bediening aanvaar het); 1 Ts. 5:12 (kopi6ntes: mense wat

* Hierdie ontwikkeling sluit sekerlik nie die moontlikheid uit, dat enige van die dienste waarna die Nuwe
Testament verwys weer in die kerk ingestel sou kon word, as die omstandighede van die kerk daarom sou vra
nie (Coertzen, 1991:45).

82



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

hulle die moeite getroos om te lei en tereg te wys); Flp. 1:1 (episkopois en diakonois:
ouderlinge en diakens). Dit blyk dat baie van hierdie dienste mettertyd in die funksies

van presbiter of episkopos en diaken saamgeval het.”

2.9.5. Die kerk as plaaslike gemeente

Terwyl die kerk as die een volk van God in die wéreld geteken word, is dit volgens Celliers en
Strauss (2004:11) belangrik om te merk, dat die gemeente regdeur die Nuwe Testament
“minstens veronderstel en as vanselfsprekend aanvaar word”. Die gemeente word in die
Nuwe Testament geskets as die sigbare gestalte, van die wéreldwye volk van God op 'n
bepaalde plek. Hiervolgens is dit dus volledig kerk (Celliers en Strauss, 2004:11; vlg. ook
Keet, 1963:14).

Herman Ridderbos (in Coertzen, 1991:45) wys op waardevolle riglyne in die Skrif, wat
betrekking het op die verband wat daar tussen plaaslike gemeentes behoort te bestaan. Hy
meen deur gestalte te gee aan hierdie riglyne, kan die verskillende plaaslike kerke,
onderlinge gemeenskap bevorder, asook die grootste moontlike ooreenstemming in hulle
handelswyses. Ook sal die plaaslike gemeentes 'n kragtige getuienis van die eenheid van die

wéreldwye kerk as liggaam van Christus lewer.
Ter stawing en in aansluiting, skryf Coertzen (1991:45-46; vgl. ook Keet, 1963:15):

“Paulus het telkens die gemeentes van die Nuwe Testament gewys op wat in ander
gemeentes gebeur. Hiermee wou hy hulle klaarblyklik bewus maak van die kosmiese
verbande waarin die evangelie hulle opgeneem het (Kol. 1:16, 23; 1 Tm. 3:16 in vgl.
met Ef.1:10). Gemeentes word ook opgeroep om belang te stel in wat in ander
gemeentes gebeur (2 Kor. 9:2 ev, Kol. 4:16) en deel te neem aan dit wat elders
onderneem word (1 Kor. 16:1). Dit is ook veelseggend dat Paulus klem gelé het op die
feit dat hy dieselfde riglyne aan al die gemeentes gegee het en dat dit deur almal
onderhou moes word (1 Kor. 7:17, 4:17 en 14:33). Hierby kan ook nog gevoeg word
die klem wat Paulus in Ef. 4:4-6 le op die feit dat daar net "een liggaam, en net een
Gees (is), soos daar net een hoop is waartoe God julle geroep het. Daar is net een
Here, een geloof, een doop, een God en Vader van almal: Hy wat oor almal is, deur

almal werk en in almal woon."

83



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Coertzen (1991:46) beskou die grondslag vir die onderlinge verband tussen gemeentes, nie
as samewerking, hulpverlening en uitwisseling van gedagtes nie, maar eerder die noodsaak

van’n verband. Soos aangedui in die Skrif, spruit dit uit die wese van die kerk:

“In die plaaslike gemeente openbaar sig die een en algemene kerk van Christus. Dit is
enersyds die waarborg vir elke plaaslike gemeente se selfstandigheid maar dit is
andersyds ook die oproep tot elke gemeente om hom mede deur ander gemeentes
van die Here Jesus te laat bepaal en gesé. Soos wat die beeld van die kerk as 'n
veelheid van lede maar een liggaam (Rm. 12, 1 Kor. 12), 'n skriftuurlike riglyn is vir die
onderlinge verkeer in die plaaslike gemeente, is dit ook 'n riglyn vir die onderlinge
verkeer tussen gemeentes. Dit beteken dat net soos wat die reg vir die kerk in elke
plaaslike gemeente neerslag moet vind, dit ook in die kleinere en grotere verbande

van gemeentes neerslag moet vind” (Coertzen, 1991:46).

2.9.6. Die kerklike tug

Die unieke, eie karakter van die kerkreg, blyk ook duidelik in die Skriftuurlike riglyne wat daar
vir die kerklike tug voorgeskryf word. Coertzen (1991:46; sien ook Smit, 1984:127) wys in
hierdie verband- in Matt. 18:15-20 gee die Here Jesus self aan Sy kerk riglyne, oor hoe daar
opgetree moet word teen 'n broeder wat sondig, terwyl Matt. 18:21-35 riglyne bied vir

optrede teenoor die broeder, wat berou toon oor sy sonde.
Coertzen (1991:46-47) noem 'n veelvoud riglyne in hierdie verband:

“Onderlinge opsig en vermaning, betrokkenheid van medegelowiges, die leiding van
hulle wat 'n besondere funksie in die gemeente het, die behoud van die sondaar, 'n
lewe van gehoorsaamheid en die gesag waarmee die gemeente in die Naam van
Christus mag optree, is alles riglyne wat ter sake is vir die orde in die kerk en wat die

uniekheid van die kerk se orde duidelik na vore laat tree.”

Die gesag waarmee die kerk mag optree, dien ook as voorbeeld van die unieke karakter van

die kerk se orde (Coertzen: 1991:47; vgl. ook Keet, 1963:93):

“In vss 18,19 en 20 van Mt. 18 en ook Jh. 20:22 gee Christus aanduidinge van die
gesag waarmee die kerk kan optree in sy onderhandelinge met 'n broeder wat
gesondig het. Die kerk het 'n sleutelmag op aarde wat in die hemel eerbiedig word

en in sy hantering van hierdie mag kan hy weet dat Christus by hom is. Dit kom

84



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

daarop neer dat as die kerk na 'n lang pad van onderhandeling met 'n sondaar
daartoe kom om hom as 'n ‘heiden’ en 'n ‘tollenaar’ te beskou solank as wat hy
ongehoorsaam is aan Christus, sal daardie besluit van die kerk in die hemel eerbiedig
word- dit is asof Christus self die besluit geneem het. Dit is 'n geweldige gesag wat
hiermee in die hande van die kerk gelé word, 'n gesag wat ewigheidskonsekwensies

het.”

Coertzen (1991:47) pleit dan ook vir Rom. 13:1-7 se omskrywing van die owerheid se gesag.
Eksegeties argumenteer hy dat beide kerk en owerheid se gesag van God is, hoewel elkeen se

gesag anders en uniek voorkom.

In hierdie verband merk Smit (1984:127), dat die kerkorde uitgaan van die prinsipiéle
onderskeid tussen kerklike tug en burgerlike straf- dat die kerklike tug geen liggaamlike leed

berokken of boete hef.

Eksegeties beoordeel, kom Ridderbos (in Coertzen, 1991:47-48) tot die som- alle
bevoegdhede en ordeninge m.b.t. die kerklike tug, wat as reg vir die kerk gegee is om haar

suiwer te hou en op te bou, is afkomstig van As sodanig, skryf Coertzen (1991:48)-

“...is die gemeente gehoorsaamheid verskuldig aan diegene wat in die Naam van
Christus hierdie reg vir die kerk uitvoer. Die hele uitvoering van die reg vir die kerk
vind egter ook nie buite die gemeente om plaas nie - dit is immers die gemeente wat
die persone met hulle opdrag van Christus in hul posisies plaas - sodat 'n mens
uiteindelik van die kerklike tughandeling sou kon se dat dit uit Christus en deur die

gemeente is.”

2.10. Die unieke karakter van die Kerkorde-dokument
Ten slotte maak ek ’n paar opmerkings, oor die unieke karakter van die kerkorde-dokument.

Volgens Coertzen (1991:192) moet die arbeid van die kerkreg neerslag vind in 'n kerkorde. Hy
(Coertzen, 1991:192) is oortuig daarvan, dat die kerkorde moet op sé'n wyse uitdrukking gee
aan God se orde vir Sy kerk- dat dit aan die unieke aard van die kerk en sy reg, reg wil laat

geskied:

“Benewens 'n kerkorde wat nie in sy opset en formuleringe reg laat geskied aan God se

85



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

reg vir Sy kerk nie, kan die gebruik van’n goed verantwoorde en geformuleerde kerkorde
ewe-eens skade berokken aan die kerk se getuienis in die wéreld. Wat moet die wéreld
immers dink van'n kerk wat Christus op papier bely as Sy Hoof maar hierdie belydenis nie

waar maak in die praktyk van elke dag nie” (Coertzen, 1991:192).

Die waarde van die kerkorde is nie geleé in teologiese nadenke nie, maar in die feit dat dit 'n
kerklike regsdokument is met bindende reélings, wat op 'n bepaalde tydstip in die verlede,

deur’n spesifieke gemeenskap van mense (die kerk) aanvaar is, as geldend:

“..de kerk niet haar eigen wetgever is maar zich gebonden weet aan de Schrift.
ledere andere gemeenschap vormt geleidelijk of via revoluties haar eigen recht.
Maar de kerk is gebonden aan een externe gezagsinstantie uit het verleden” (Van

de Beek, 1992:62).

Verder is die kerkorde 'n interne verbandsreg van die kerk- binne die grotere regsverkeer van’n
spesifieke samelewing. Volgens Coertzen (1991:193) beteken dit dat die interne orde van die
kerk versteur word, indien 'n kerk nie volgens haar eie ooreengekome orde optree nie. Ook hou
dit in dat die regsorde in die breére samelewing versteur word, as die kerk nie volgens haar eie
interne verbandsreg sou optree nie, en gevolglik dat die regbank gevra kan word om die
versteurde reg te herstel (vgl. Sadler, 1979:182-194; Strauss, 2010:11-112; Geldenhuys,
1951:344; Coertzen, 2001:50; Smit & Du Plooy, 2008:53). Dikwels tot die materiéle, maar
altyd tot geestelike skade vir die kerk (vgl. ook Du Toit, 1991:61; Strauss, 2010:3; Sadler,
1989:144). Dus is dit vir die kerk belangrik, om met die kerkorde op so’n wyse om te gaan, dat
God se reg vir Sy kerk (soos weergegee in die kerklike orde) gehandhaaf word. Dit hou in 'n

korrekte lees en gebruik van die kerkorde (Coertzen, 1991:193).

2.11. Samevatting

Die vraag aan die begin van Deel 2 was- waarin bestaan die eiesoortigheid van die kerk se
reg? Uit die voorafgaande is dit besonders duidelik, dat daar nie eenstemmigheid bestaan
omtrent hierdie vraag nie. Dingemans fokus op die Ekklesiologiese grondslag van die reg,
terwyl Plomp die Bybel as fokus- en vertrekpunt voorhou. Dan is daar Van Drimmelen wat

die objek van die reg, nl. die kerk, propageer.

86



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Hoewel die standpunte rondom hierdie vraag uiteenlopend verskil, is dit duidelik dat die
tese van hierdie studie, op dieselfde wyse as Coertzen, die eiesoortigheid van die kerk se reg
verstaan- die Bybel is nie die toonaangewende rede vir 'n eiesoortige karakter nie, maar

|II

eerder die kerk as “maaksel” van God. Omdat die kerk n unieke maaksel van God is, het dit
'n unieke reg. Afgelei hieruit- bestaan daar 'n bepaalde orde vir en in die kerk, omdat die

kerk’n unieke samelewingsverband is wat deur God uit die herskepping daargestel is.

Ook kom dit duidelik aan die lig dat die kerkreg, 'n nie-staatlike verbandsreg is, 'n unieke
regswetenskap wat uit die Woord van God, God se reg en orde vir Sy kerk moet navors,

verklaar en toepas.

Laastens uit deel 2- dit staan vas dat die arbeid van die kerkreg neerslag vind in’'n kerkorde, en
daarby behoort die kerklike orde, op 'n bepaalde wyse uitdrukking te gee aan God se orde, vir
Sy kerk- indien dit aan die unieke aard van die kerk se reg, wil voldoen. Die ordereéls van 'n
kerkorde is bindende reélings, wat op 'n bepaalde tydstip in die verlede, deur 'n bepaalde
gemeenskap van mense aanvaar is, as geldend vir hulle. Indien 'n kerk nie volgens sy eie

ooreengekome orde optree nie, beteken dit dat die interne orde van die kerk versteur word.

In belang van die breér studie, blyk die volgende gevolgtrekkings rigtinggewend te wees-
Kerkreg is'n eiesoortige reg (ius sui generis) wat in en vir die kerk as eiesoortige gemeenskap
beoefen word. Die argument van hierdie studie voorts is- die kerk is die objek van die reg,

|”

en die eie karakter van haar reg blyk uit die geloofsgemeenskap, wat die “maaksel” van God
is. Die kerk word regeer deur Christus, haar Heer en Koning. Terselfdertyd word die
Ekklesiologie as onderbou erken- nie slegs as die kerklike hoofstruktuur nie, maar ook as die
wyse waarop die reg gehandhaaf moet word, insluitend die wyse van regsbeskerming in die
kerkreg. Hoewel die Biblische Weisung deur sommige voorgestaan word as primére rede vir
n unieke karakter, is dit nie die vertrek van hierdie studie nie, maar wel word dit erken dat

Christus sy kerk regeer, deur sy Woord en Gees. Die Woord waarin God se reg vir Sy kerk

gehoor word.

87



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

HOOFSTUK 3
KERKREG IN HERMENEUTIESE PERSPEKTIEF

3.1. Inleiding

“Mij is wel eens opgevallen dat menige theoloog die je van alles kan vertellen over de
verschillende manieren waarop je een Bijbeltekst kunt interpreteren, er bij de
kerkorde als vanzelfsprekend vanuit gaat dat hier de kwestie van de interpretatie
eiegenlijk niet speelt. Maar ook in het recht is sprake van hermeneutiek of

uitlegkunde” (Koffeman, 2009:95).

Soos die Bybel en alle regstekste, is ook die kerkorde onderhewig aan hermeneutiese reéls,
wanneer dit kom by die uitleg daarvan. Soos wat Bybel- en regstekste nie na willekeur
uitgelé kan word nie, moet die kerkorde binne verband verstaan word. Van de Beek

(1992:59) rig 'n duidelike waarskuwing in hierdie verband:

“Onder hedendaagse juristen bestaat de neiging eerder het tegendeel te zeggen: een
positivistische opvatting van rechtsregels heeft als effect dat men niet onderscheidt
wat men doet en de rechtsregel willekeurig toepast. Juist in het strikte ‘Regel is regel’
ligt de wortel van de willekeur. Het effect is niet anders dan het toepassen van losse
bijbelteksten in concrete situasies. Waar dat gebeurt, bestaat gewoonlijk een grote
huiver voor ontkrachting van het schriftgezag, terwijl juist in het niet onderkennen
van de hermeneutische situatie het Woord Gods ontkracht wordt. Ook een juridische
tekst heeft uitleg nodig om te vermijden dat men naar willekeur daarover gaat

beschikken voor eigen goede of meestal kwade bedoelingen.”

Teen hierdie agtergrond het die regbank® erken, dat’n kerk die reg het om verstaan te word
soos wat sy haarself verstaan, asook haar eie aard, die verstaan van haar kerkordebepalings

verhelder (Strauss, 2010:21).

In die lig van die feit dat die regbank (soos die kerkreg) gebruik maak van die hermeneutiek

vir die uitleg van tekste, asook dat kerkregtelike tekste onderhewig is aan dieselfde

*° Nederduitse Gereformeerde Kerk in Afrika (OVS), Nederduitse Gereformeerde Kerk in Afrika (Phororo) v
Verenigde Gereformeerde Kerk in Suider-Afrika, saaknommer 536/96, Die Hoogste Hof van Appél van Suid-
Afrika, Bloemfontein, 27 November 1998 (Ongepubliseerd).

88



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

hermeneutiese proses as regstekste (Van de Beek, 1992:62), stel hierdie hoofstuk die vraag-
of die hermeneutiek van die kerkreg n eiesoortige karakter toon t.o.v. ander reg.
Laasgenoemde is’'n kritiese vraag, aangesien die kerkorde nie geskep is om deur die regbank
beoordeel te word nie, en hierdie beoordeling wel geskied- meestal ten koste van die kerk

(Du Toit, 1991:61; Coertzen, 1991:193; Strauss, 2010:3; Sadler, 1989:144)*",

In hierdie hoofstuk sal die klem wees op die verhouding tussen die kerkorde en
staatswetgewing, asook die teologiese en regshermeneutiek. Laasgenoemde sal geskied op
spoor van Lategan se artikel, Die uitleg van wetgewing in hermeneutiese perspektief (1980).
Volgende sal die fokus verskuif na die hermeneutiese aard van die kerkreg, soos voorgehou
deur die Nederlander Braam Van de Beek, waarna die verskillende hermeneutiese metodes
aandag sal geniet. Van de Beek se werk, Hermeneutiek van het kerkrecht (1992), word wyd
aangehaal deur Nederlandse, sowel as Suid-Afrikaanse kerkregskundiges. Beide Flip Du Toit
en Piet Strauss steun op Van de Beek se werk, maar bied iets ekstra- 'n Suid-Afrikaanse

kontekstuele interpretasie m.b.t. die bogenoemde metodes.

Die uitgangspunt vir hierdie hoofstuk, is reeds in die voorafgaande hoofstukke fundeer: Ten
opsigte van die breér studie, word daar aangevoer dat die temas- bestaansreg van die
kerkreg (hoofstuk 2, D1) en die eiesoortige karakter van die kerkreg (Hoofstuk 2, D2), op
metodologiese wyse 'n riglyn bied vir die struktuur van hoofstuk 3. Dit is wel die geval as

daar gelet word, dat hoofstuk 3 uitgegaan van die volgende opvattings:

i.  Vanuit'n Gereformeerde perspektief blyk dit duidelik dat kerk en reg bestaanbaar is,
en nie’'n contradictio in terminis nie. Die kerk se reg kan as behorend tot reg in eie sin
beskou word, aangesien die reg die gestalte van die genade is (teenoor die opvatting
van Sohm dat reg en genade mekaar uitsluit). Die feit dat kerkreg wel moontlik is,
beteken daar kan gevra word na die unieke karakter daarvan.

ii. Kerkreg is 'n eiesoortige reg (ius sui generis) wat in en vir die kerk as eiesoortige
gemeenskap beoefen word. Die kerk is die objek van die reg en die eie karakter van

IH

die kerk se reg blyk uit die geloofsgemeenskap- wat die “maaksel” van God is.

Hierdie unieke gemeenskap laat haar regeer deur Christus se Woord en Gees.

*L Sjen voetnota 6 van hierdie tesis.

89



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

3.2. Die kerkorde teenoor staatswetgewing

Volgens Smit (2008:604; vgl. ook Van Drimmelen, 1992:212-213; 2004:20) bepaal die wese

en die aard van die kerkorde, dat daar 'n onderskeid getref moet word tussen kerkordelike

handelinge, wat op 'n “kerkregtelike wyse” uitgevoer word, en dié wat op 'n bloot

“staatsregtelike wyse” uitgevoer word:

Terwyl die kerkorde vrye gehoorsaamheid uit liefde eis, dwing die staatswet
onverbiddelike nakoming af deur strafmaatreéls.

Die kerkorde wys weg van haarself- deur die toepassing van kerkordelike bepalings,
word gehoorsaamheid aan die Woord van God in kerkregering moontlik.
Hierteenoor wys die staatswet na homself- deur wetgewing nd te kom, word
gehoorsaamheid aan die staatswet afgedwing.

Bepalend vir die toepassing van die kerkorde is faktore soos geloof, bekering, berou,
omstandighede en motiewe. Terwyl die toepassing van staatswetgewing nie vra vir

bekering of berou nie, vereis dit vergelding- vir die harmonisering van belange.

Die kerkorde is duidelik nie 'n wet nie, en sy regsgeldigheid is derhalwe nie in sy “wetlike

status”, deur 'n mensgemaakte outoriteit geponeer nie- soos in die geval van 'n wet. Die

kerkorde wys weg van haarself, na die eintlike wet- die Woord van God. Dus kan en moet 'n

kerkorde nie as statuut hanteer word nie, maar as 'n ordereéling vir die toepassing van 'n

lewensorde- wat God in sy Woord gee, en wat deur die kerkreg nagevors is. (Smit,

2008:604-5). Dit alles moet geskied met die uitgangspunt- die kerk is die “maakse

III

van God,

n unieke gemeenskap wat regeer word deur Christus se Woord en Gees.

Hierdie toedrag van sake ontlok van Smit (2008:605; vgl. ook Smit, 1984:101):

“In die kerklike regsuitoefening behoort dit dus nie te gaan om oortredings van die
kerkorde nie — in die burgerlike regsuitoefening gaan dit wel om oortredings van
staatswette en -statute. Die kerkorde bevat die quod (die Skrifbeginsels) en is

sodoende die modus quo (die wyse) waardeur die kerk op Skrifgronde opgebou moet

90



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

word. 'n Oortreding van die kerkorde moet dus slegs as 'n oortreding geag word in
soverre dit 'n oortreding van die Skrif is, terwyl 'n oortreding van 'n staatswet op

sigself'n strafbare oortreding is.”

3.3. Teologiese hermeneutiek teenoor regshermeneutiek

Normaalweg word die hermeneutiek geassosieer met die uitleg van Bybelse tekste, maar oor
tyd het dit ook ander konnotasies ontwikkel. In hierdie verband wys Lategan (1980:107) op
die interpretasie van literére tekste in die algemeen, 'n omvattende metodologie vir die
geesteswetenskappe en 'n fenomenologiese bestudering van die verstaanproses as sodanig.
Ten opsigte van die regswetenskap, skryf Lategan (1980:107), is die term moontlik vreemd,
maar die toepassing self is 'n ou bekende. Wetsuitleg is niks anders as 'n hermeneutiese
aktiwiteit nie. Dus blyk dit dat beide die teologie en die regswetenskap, 'n belangstelling toon
in die hermeneutiese problematiek. Volgens Lategan (1980:107; sien ook Botha, 2005:62)
maak die hermeneutiek 'n beduidende deel uit van die regsproses, en word die naam van
Emilio Betti in hierdie verband genoem- ’n Italiaanse regsgeleerde, wat een van die

belangrikste bydraes nog, tot die huidige hermeneutiese debat gelewer het.

Lategan (1980:107-109; sien ook Botha, 2005:62) vind dat daar spesifieke raakpunte tussen

die teologiese en regshermeneutiek bestaan:

i. Beide dissiplines streef die ontwerp van suksesvolle metodes na, waarvolgens
gesaghebbende, vasgelegde tekste geinterpreteer kan word, met die fokus op huidige
konkrete situasies. Vir die teologie gaan dit om die uitleg van die gesaghebbende teks van
die Bybel, en in die geval van die regspraak- om die geoutoriseerde corpus van

wetgewing binne 'n bepaalde staatsbestel.

ii. Beide dissiplines beskik oor 'n eksistensiéle dringendheid- met die uitleg van die
Bybel gaan dit om 'n bevrydende boodskap, wat beslissende konsekwensies vir die mens
en sy diepste lewensvrae inhou. In die regspraak- om die strewe na regsekerheid en die

handhawing van geregtigheid, in belang van alle betrokkenes.

iii. Beide die teologie en die regspraak het te make met die eise, wat voortdurende

veranderende situasies aan die uitlegpraktyk stel:

91



iv.

Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

“Die vasgelegde teks pretendeer naamlik om nie slegs van toepassing op n
eenmalige situasie te wees nie, maar juis om nuwe en dikwels onvoorsiene gevalle
te kan akkommodeer... Die wet is 'n toekomsontwerp in soverre dit sy eintlike
betekenis pas in die konkretisering in ‘n toekomstige situasie laat geld. In die teologie
word van die eskatologiese dimensie van die openbaring gepraat, waar dieselfde
spanning tussen gesaghebbende, vasgelegde teks (in die verlede) en die
voortgaande proses van die geskiedenis met sy onbekende en dikwels onvoorsiene

toekoms aanwesig is” (Lategan, 1980:108).

Nog 'n gemeenskaplike faktor is die geskiedenis se invloed- op die uitleg van beide die
Bybel en wetgewing. In die regspraktyk berus die uitleg van wetgewing, nie alleen op die
bepalings van bepaalde wette in isolasie nie, maar word dit beinvloed deur vorige
beslissings van die hof. Die presedenteleer (of stare decisis) dien as 'n “tweede bron" vir
die regspraak. In die teologie het 'n soortgelyke proses plaasgevind- reeds voor die
afsluiting van die kanon het verskillende uitlegtradisies ontwikkel (juis vanweé die
voortgaande interpretasie van die boodskap), en het die Traditionsgeschichte 'n nodige
hulpmiddel, vir die bestudering van die ontwikkeling van die Bybelse teks geword. Na
afsluiting van die kanon, het die kerklike-tradisie as tweede kenbron by die uitleg van
die Skrif, steeds in belang toegeneem. Veral in die Rooms-Katolieke teologie is, met die
beginsel "scriptura et traditio" feitlik op dieselfde vlak geplaas. Met sy "sola scriptura"
wou die Reformasie hierdie uitgangspunt prinsipieel afwys. Daardeur is die betekenis van
die tradisie nie ontken nie, maar wel sekondér gestel- t.o.v. die Skrif as enigste ware bron

vir die teologie.

Hierdie ooreenkomste, gee Lategan (1980:109) te kenne, is nie bedoel om die diepgaande

verskille tussen teologiese interpretasie, en die uitleg van wetgewing te verdoesel nie.

Daar bestaan ook opvallende verskille in hierdie verband (Lategan, 1980:109-110; Botha,

2005:62):

i. Wetgewing is’n eiesoortige genre met eie reéls, wat gerig is op die juridiese ordening
van die menslike gemeenskap, en wat in baie opsigte nie met teologiese tekste

vergelyk kan word nie.

92



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

'n Verdere opvallende verskil is die openheid of geslotenheid van die corpus van
tekste, wat uitgelé moet word. Die Bybelse corpus het voor die afsluiting van die
kanon op kenmerkende wyse bestendig uitgebrei. Sedertdien is dit geslote en vind
daar in die praktyk geen verdere toevoegings plaas nie*’. Hierteenoor word
wetgewing voortdurend uitgebrei, en kom nuwe reg tot stand- primér deur

doelbewuste wetgewing, maar ook aan die hand van regterlike regskepping.

3.4. Die hermeneutiese aard van die kerkreg

In sy artikel, Hermeneutiek van het kerkrecht, haal Braam Van de Beek (1992:60-61) vir Esser

aan, wanneer hy daarop wys dat regstekste aan dieselfde hermeneutiese prosesse

onderhewig is, as alle ander tekste:

“Juristische Hermeneutik... ist als solche nicht von so grundsatzlicher
Verschiedenheit gegeni-ber geschichtlicher oder literarischer Hermeneutik, dass

sie eine eigene juristische Hermeneutik verlangen wirde.”

Hoewel 'n juridiese teks tog maar net n teks is, en so verstaan moet word, noem Esser (in

Van de Beek, 1992:61) twee verskille m.b.t. die historiese en literére hermeneutiek:

Die reg is perspektief- Dit wil nie net iets vertel of aandui oor die geskiedenis nie,
maar wil 'n weg aanwys deur die geskiedenis- dit is 'Weisung'. Selfs al word regsreéls
kasuisties geformuleer, het dit 'n imperatiewe bedoeling. Regstekste is dus 'n
bepaalde soort teks. Die reg is op die toekoms gerig, met 'n spesifieke wyse: nie wat
gewens of verwag word van die toekoms nie, maar wat vereis word. Regsteks

beskryf nie wat was of is nie, maar moet wees.

Die reg het betrekking op 'n spesifieke situasie in die hede— Nie net moet die
ontstaan-situasie of die interne struktuur van die teks ondersoek word nie, maar ook
die teenwoordige situasie, waarin die teks (met die oog op die toekoms) moet
funksioneer. Daar bestaan dus 'n hermeneutiese spanningsboog- tussen die teks in

eie konteks (van ontstaan) en die huidige situasie.

2 Op die vraag na die "ope" of "geslote" kanon, asook die onderskeie vraagstukke rakende die afsluiting van die
Ou en Nuwe Testamentiese kanon, gaan hier nie verder ingegaan word nie. Hoewel die teologiese
interpretasieproses ononderbroke voortgeduur het, en die toekomsdimensie 'n wesenlike kenmerk van die
Bybelse perspektief uitmaak, is dit tog so dat die kanon in praktyk as afgeslote funksioneer.

93



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

iii.  Van de Beek (1992:61) gaan een stap verder as Esser, en identifiseer 'n derde verskil-
meer tekste verjaar, en vra vir die analise van n eie situasie. ’n Regsteks behoort dus
gelees te word, teen die agtergrond van die gemeenskap wat dit as sulks
gesanksioneer het. 'n Regsteks is dus nooit 'n individuele teks nie, maar eerder 'n
kollektiewe teks. Vanweé die besondere eienskappe van regstekste, is die

hermeneutiek van die reg, meer komplekse as ander tekste.

Wanneer daar gevra word 6f die hermeneutiek van die kerkreg eiesoortig is, t.o.v. ander
reg, moet daar gelet word op die identiteite van beide. Van de Beek (1992:62) vind dat
kerkregtelike tekste onderhewig is aan dieselfde hermeneutiese prosesse as ander
regstekste. Nooit mag daar 'n beroep op die eie aard van die kerkreg gedoen word,

sodoende die feit te ontduik, dat regsreéls bindend is nie:

“Men kan niet zeggen dat terwille van de genade die in de kerk moet
zegevieren het recht ongeldig is. Want het recht is niet ongenadig, het is veeleer
de vormgeving van de genade. Het belemmert niet de vrijheid maar waarborgt deze”

(Van de Beek, 1991:62).

Van de Beek (1992:62) waarsku dat 'n beroep op die genade (téénoor die reg), kan lei tot
onreg en dus genadeloosheid. Teenoor die opvatting van Rudolph Sohm- dat reg en genade
mekaar uitsluit, sal daar gehandhaaf moet word dat die reg, die gestalte van die genade is,
en dat die Christelike gemeenskap dus sodanige reg moet skep, aangesien dit 'n uitdrukking

van die genade is.

Inhoudelik meen Van de Beek (1992:62), kan die kerk se reg dus verskil van die reg in ander
gemeenskappe, maar dieselfde geld vir elke gemeenskap. Elke regshermeneutiek moet sorg
dat reg geskied, aan die eie aard van die gemeenskap waarin dit funksioneer. Die eie aard
van die Christelike gemeente, hou ook formele konsekwensies in vir die hermeneutiek van
die kerkreg. Daarby gaan dit nie om die teenstelling tussen genade en reg nie, maar om die
feit dat die kerk nie haar eie wetgewer is nie, aangesien die kerk gebonde is aan die Skrif.
Elke gemeenskap vorm 'n eie reg- geleidelik of d.m.v. revolusies, maar die kerk is gebonde
aan 'n eksterne gesagsinstansie uit die verlede. In hierdie verband wys Van de Beek
(1992:62) op die hermeneutiese sirkel- nie alleen tussen die teks van die wet en die
hedendaagse situasie nie, maar ook in hermeneutiese relasie [gebracht] met die Bybel. So

ontstaan daar iets van’n hermeneutiese driehoek, of 'n samestelling van drie hermeneutiese

94



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

sirkels- waardeur die hermeneutiek van die kerkreg nog meer kompleks is, as dié van ander
reg. Alles omtrent die gewone reg geld hier, maar die eie aard van die reg bied ekstra

komplikasies (Van de Beek, 1992:62).

3.5. Die uitleg van’n kerkorde:’n Eie wetenskap

Coertzen (1991:194) beywer hom daarvoor dat elke ordereél in 'n kerkorde, en in die
geheel van die kerklike orde, op so’n wyse gelees word, dat die unieke aard van die kerk se
reg, tot sy reg kan kom. Hierdie betoog van Coertzen impliseer dan die moontlikheid dat
die artikels van 'n kerkorde, op so 'n wyse gelees kan word dat dit presies die
teenoorgestelde sé, as wat dit eintlik moet. In hierdie verband wys Coertzen (1991:194)
op Van de Beek se voorbeeld van 'n predikant wat die bepaling, geen amp mag oor 'n ander
heers nie- aanwend, sodoende kritiek van ander ouderlinge (oor sy wyse van prediking)

ontduik.

Hierdie toedrag van sake, ontlok van Coertzen (1991:193):

“Die regte lees en gebruik van'n kerkorde sou in die eerste plek beteken dat dit binne
die bakens van God se orde vir Sy kerk moet plaasvind. Dit beteken 'n teologiese
verantwoorde lees en gebruik waarin die unieke aard van die kerk as Godsvolk en die
unieke reg van God vir hierdie volk steeds die vertrekpunt en einddoel sal wees. Dit
beteken Jesus Christus se alleenheerskappy deur Sy Woord en Gees. En die dienste wat
Hy daarvoor gebruik moet steeds weer maar net daarop ingestel wees om in elke
handeling Christus tot Sy reg te laat kom. Dit maak die lees en gebruik van die kerkorde
nie net 'n regsprekende aangeleentheid nie maar iets wat steeds weer en werklik onder

vervulling van en bekragting met die Heilige Gees moet gebeur.”

'n Teologiese lees en gebruik van die kerkorde veronderstel verskeie hulpmiddels en metodes,
wat tot diens van die interpreteerder kan wees. Van de Beek (1992:63-68) lys en bespreek
hierdie niveaus in die volgorde: literére hermeneutiek, strukturele hermeneutiek, historiese
hermeneutiek, sistematiese hermeneutiek, rasionaliteit van die regspraak en rasionaliteit
van die wet. Du Toit (1991:46-59) lys dieselfde metodes, maar in'n dnder volgorde, en wys
dan daarop dat hierdie metodes “agtereenvolgens” aandag moet geniet. Ook Strauss

(2010:22-26) volg op Van de Beek se spoor, ten opsigte van die soorte metodes, maar

95



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

bespreek dit in dieselfde volgorde ds Du Toit.

3.5.1. Teleologiese hermeneutiek

“...een hantering van het kerkrecht gericht op het doel: dat er recht wordt gedaan aan
het rechtsgevoel van de gemeenschap, soms redenerend vanuit bestaande juridische
regel geving, soms om te voorzien in leemten in de wet, soms zelfs tegen de letterlijke

tekst van de wet in” (Van de Beek, 1992:64).

Volgens Du Toit (1991:46; vgl. ook Strauss, 2010:22) is die eerste vraag wat beantwoord moet
word by die uitleg van’n kerkorde- met watter doel (Grieks: telos) is hierdie artikel opgestel?
Die antwoord hierop vorm die agtergrond waarteen die ganse dokument gelees moet

word. Ook moet elke artikel in die kerkorde, iets verwoord van hierdie onderliggende doel.

Vir’n kerkorde om aan sy doel te beantwoord, meen Du Toit (1991:47)-

“...moet die kerkorde reg laat geskied aan die regsgevoel van die betrokke kerklike

gemeenskap, wat op sy beurt verbind is aan die Hoof van die kerk, Jesus Christus.”

Du Toit (1991:47) wys op onderskeidelik Smit en Van der Linde se formulering dat’n kerkorde
se doel gevind moet word in die versoening wat Christus bewerk het: “Dit het vrede tussen

God en sy kinders meegebring”. Ook Strauss (2010:22) voeg hom hierby wanneer hy skryf:

“Vanuit hierdie versoening moet die kerkorde die vrede tussen die gelowiges en
Christus, sy wil en sy Woord weerspieél, moet die kerkorde gestalte gee aan die

heerskappy van Christus as Hoof in sy kerk.”
Coertzen (1991:196) weer, fokus op die bou van die kerk:

“...die kerk [moet] gebou word om te kom tot die mate van die volle grootte van Jesus
Christus, gebou moet word om die vrug van die Gees te dra sodat God uiteindelik alles

en in almal sal wees.”

Dit beteken dat die kerkorde koninklik, profeties en priesterlik gelees moet word:

96



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

“Profeties moet dit God se reg poneer, koninklik moet dit God se reg handhaaf en
priesterlik moet dit die reg gebruik om mense na die Here toe te lei en in die Here te

vestig” (Coertzen, 1991:196).

Bondig vat Smit (in Du Toit, 1991:47) die doel van'n kerkorde saam:

w,

n Onontbeerlike hulpmiddel waardeur die heerskappy van Jesus Christus oor sy kerk

verwerklik word.”

Du Toit (1991:47) beklemtoon dat die Christusregering ten volle verwesenlik moet word. Dit
beteken dat die kerkorde ten alle tye sal heenwys na Christus, die Hoof van sy kerk. In

hierdie verband haal beide Du Toit (1991:47-48) en Strauss (2010:22) vir Smit aan:

“Die kerkorde moet in kinderlike gehoorsaamheid aan Christus toegepas word en
nie rigoristies, volgens die 'letter-in-isolement' daarvan nie. Die 'letter' moet
gelees word in die lig van die Woord en moet gemeet word aan die eis van liefde en
die billikheid- 66k in die lig van die Woord. Die toepassing van die kerkorde is
uiteraard prakties toegespits op 'n bediening van die Skrif, waardeur die kerk
gevorm en opgebou word in wat hy wesenlik op aarde moet wees: die eiendom
van Christus wat as één lewende gemeenskap in liefde, eensgesindheid,

diensbaarheid, ordelikheid en gehoorsaamheid aan die Skrif moet lewe."

Met hierdie doel voor 0é moet die volgende uitgangspunte deurgaans in gedagte gehou word

(Du Toit, 1991:48; vgl. Strauss, 2010:22):

. Die kerkorde is nie n wet wat met wetlike gesag geklee is, en juridiese afgedwing moet word

nie. Die kerkorde wys weg van homself, na Christus en sy Woord. Daarin is die kerkorde se
bindende karakter geleé- sy getrouheid aan die woord en nie 'n regstegniese wetlikheid
nie. Die kerkorde het nie 'n dwingende bindende regskarakter nie, maar 'n reélende

Woordgebonde karakter.

. Die kerkorde is nie, en mag nie, in ‘'n reglementebundel verander, waardeur die kerklike lewe

in strakke reglementeringe versteen nie— Strauss (2010:22): “Dit moet die kerklike vryheid
dien om ten diepste Woordgetrou te lewe”. Du Toit (1991:48): “...dit behoort immers

bediening van Christus se organiese heerskappy oor sy kerk te bly”. Verder moet kerklike

97



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

gebeure nie gereglementeer word met notariéle noukeurigheid nie- “want baie kan aan die

wysheid van die kerklike vergaderinge toevertrou word” (Du Toit, 1991:48).
Met die fokus op die formele aard van die kerkorde, haal Du Toit (1991:48) vir Nauta aan:

“Wanneer deze gemeensschap leeft en zich krachtig weet te betonen, zal de druk tot
een louter formeel in acht nemen van die bepalingen der kerkorde niet zozeer worden
gevoeld en zal als vanzelf de bereidheid aan de dag treden om er zich zoveel mogelijk
aan te houden en eventuele afwijkingen op bepaalde punten van elkander te

verdragen en als goed op te nemen.”

By die verwesenliking van hierdie doel, bestaan die gevaar deurgaans dat 'n kerkorde 6f te min

ordereélings het (wat willekeur in die hand werk), 6f te veel ordereéls het (wat die groter

gevaar van hyperorganisatie meebring), wat beteken dat alles tot in die fynste besonderhede

gereglementeer word.
In hierdie verband spreek Du Toit (1991:49) sy teleurstelling uit:

“Dit is 'n vergissing om te dink dat so ‘n goed ineengestrengelde en
aanmekaargetimmerde kerkorde die waarborg is vir die realisering van die doel. 'n

Kerkorde is niks meer as’n hulpmiddel nie.”

Samevattend kan daar gesé word dat die doel van 'n kerkorde sy lengte, omvang en ook sy

uitleg bepaal (Du Toit 1991:49).

3.5.2. Sistematiese hermeneutiek

Van de Beek (1992:64) beskou die sistematiese hermeneutiek as volg:

“...systematische hermeneutiek: Hierbij wordt de betekenis van de rechtsregel
binnen het geheel van de theologische traditie van de kerk geplaatst... De
dogmatische bezinning wordt van groot belang. De kerkorde is een van de
expressievormen van die traditie en dient dus ook tegen deze achtergrond gelezen te

worden.”

98



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Du Toit (1991:49; vgl. ook Coertzen, 1991:196; Strauss, 2010:22) sluit by Van de Beek aan, as
hy daarop wys dat enige ordereéling altyd geplaas moet word, binne die geheel van die

belydenis en teologiese tradisie van die kerk.

Coertzen (1991:196) steun op die NGB* wanneer hy, sy siening bied omtrent die

bogenoemde:

“Die wyse waarop besluite in’n kerkvergadering geneem word, is uiteindelik nie net in sy
onmiddellike konteks, die geheel van die kerkorde, en die historiese gesitueerdheid van
die betrokke artikel ingebed nie. Nog dieper is die fondament dat Jesus Christus die
enigste Here van die Kerk is (NGB art. 30), dat Hy deur Sy Woord en Gees regeer (NGB
30); dat God vir Hom 'n volk tot die ewige lewe uitverkies (NGB 29), ja, dat Hy die Skepper

van Hemel en aarde is, om maar net’'n paar van hierdie fondamentstene te noem.”

Smit (in Du Toit, 1991:49; sien ook Strauss, 2010:22) is daarvan oortuig dat die doel van’n
kerkorde alleen gerealiseer kan word, deur konkrete gehoorsaamheid aan die gronde en

norm van die kerkorde: die Skrif, belydenis en Kerkreg- in hierdie volgorde®*.

Met verwysing na Bouwman en ander, beywer Du Toit (1991:49) hom daarvoor dat die Skrif,
die primére bron is, asook kan sekere afleidings gemaak word vanuit die Skrif- t.o.v. die kerk

en hoe dit daar moet uitsien®.
Koffeman (2009:96) Ié klem op die ekklesiologie, wanneer hy skryf:

“De systematische hermeneutiek neemt de visies die achter een tekst liggen in
aanmerking. Dit sluit aan bij de inzet van dit boek: achter het kerkrecht ligt in beginsel
een ecclesiologische visie en men dient een kerkordelijke bepaling in het licht daarvan

te interpreteren.”

In sy soeke na die korrekte bewoording vir 'n kerkorde, wys Du Toit (1991:49; vgl. Strauss,
2010:22) op die onderskeid tussen die ius constituendum (gepositiveerde kerkreg*®) en die ius

constitution (normatiewe kerkreg). Volgens Strauss (2010:22) is die Skrif die eerste norma, die

** Die Nederlandse Geloofsbelydenis.

* Strauss (2010:22) skryf in hierdie verband: “Dit beteken dat van die ekklesiologie of kerklike norme en
fasette uit hierdie drie die kerkorde bepaal, sodat dit in die lig hiervan verstaan moet word.”

* Coertzen (aangehaal deur Du Toit, 1991:49) skryf as volg hieroor: "Oor presies hoe die Skrif funksioneer as
bron is daar wel nuanse-verskille, maar oor die feit daarvan is hulle (gereformeerde kerkregtelikes) dit eens"
*® Strauss (2010:22) verwys ook hierna as die konstantes of norme vir die kerkorde. Die konstantes spruit uit
die Skrif, belydenis en kerkregtelike uitgangspunte.

99



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

belydenis die tweede norma en die kerkregtelike uitgangspunte, sake wat getrou aan die Skrif
en belydenis moet wees. Die ius constituendum is dan ook die ideale reg soos God dit in sy
Woord gegee het. Du Toit (1991:49) meen dit is steeds soeks- 'n kerkorde kan slegs die ius

constitutum wees - die reg soos dit reeds verwoord is (Kleynhans in Du Toit, 1991:46).

Volgens Du Toit (1991:49-50) moet daar 'n verdere onderskeid getref word, tussen twee
groepe van bepalinge: “dié wat direk uit Skrif afgelei word, en dié wat net sodanig moet
wees dat hulle nie in stryd met die Skrif is nie”. In hierdie verband dui hy op Hooker, wat

onderskeid tref tussen "matters of doctrine" en "matters of discipline".

Dus blyk dit die kerkorde is tot 'n groot mate afhanklik van die kerklike leer, asook die

belydenis oor die kerk, soos dit uit die Skrif gesistematiseer word:

“Dit beteken dus dat 'n verskil in ekklesiologie, 'n verskil in opvatting oor wat en hoe die
kerk volgens die Skrif is, vanselfsprekend 'n verskil in kerklike orde na vore sal bring.
Hier is die diepste grond vir die groot verskil tussen die Rooms-papale en die
Calvinistiese presbiteriaal-sinodale kerklike ordening” (Pont aangehaal in Du Toit,

1991:50).

Johannes Calvyn word bestempel as die vader van die Bybels-Reformatoriese presbiteriaal-
sinodale kerklike orde. Volgens Pont (in Du Toit, 1991:50) het hierdie presbiteriaal-sinodale
kerklike orde, die grondpatroon van die orde van die hervormde kerke geword- oral waar die

Calvinisme getriomfeer het:

“...dat dit selfs "dwingend is, om 'n duidelike verband tussen die Heilige Skrif via die
belydenisskrif na die kerkorde te konstateer. Dit sal beteken dat in die kerkorde die
regering van Christus, die Hoof en Heer van sy liggaam, die kerk, volledig
verdiskonteer moet word en dat ‘n orde wat sy regering deur sy Woord en Gees
formuleer nie anders as skriftuurlik, in die breé sin van die woord, genoem kan word

nie” (Pont aangehaal in Du Toit, 1991:51).

Samevattend wys Du Toit (1991:51) dat hierdie hermeneutiese sleutel, die uitleg van 'n
kerkorde-artikel “so moeilik maak”. Hy dui op die hermeneutiese driehoek, wanneer hy

verduidelik (1991:51) dat:

100



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

“...anders as met die uitleg van gewone wette, waar die teks en die huidige situasie
belangrik is, is hier sprake van 'n hermeneutiese driehoek (die teks van die kerkorde,

die teenswoordige situasie en’n eksterne bron, die Skrif).”

3.5.3. Historiese hermeneutiek

Inleidend oor die historische hermeneutiek, verduidelik Koffeman (2009:95) dat dit “kijkt naar
de geschiedenis van een rechtsregel”. Van de Beek (1992:63) noem drie vrae in hierdie

verband:

“...in welke historische context is de rechtsregel ontstaan? Wat hebben de opstellers

ermee willen zeggen? Wat is de functie in het verleden geweest?”

Volgens Du Toit (1991:51; vgl. ook Coertzen, 1991:195; Strauss, 2010:23) word 'n kerkorde
“nooit in 'n lugleegte geskryf en toegepas nie”. Die historiese gesitueerdheid en ontwikkeling
bly gevolglik altyd belangrik vir die bepaling van sy betekenis. Elke artikel in die kerkorde het’n

bepaalde historiese verloop.
Coertzen (1991:195) merk in hierdie verband:

“Hier moet eerstens in ag geneem word dat elke kerkorde en ander ter sake
dokumente gedateerde dokumente is. Wie dus wil vasstel wat die geldende orde op
die oomblik in 'n kerk is, moet die jongste uitgawe van die kerklike orde ter hand
neem. Dit het nie veel sin om'n kerkorde van 1960 te gebruik om'n kerklike ondersoek
in 1990 te verrig as daar sedert 1960 allerlei veranderinge aangebring is in die
ordereéls wat hierop betrekking het nie. Wie so iets sou doen, stel homself nie net
aan kerklike nie maar ook aan burgerregtelike korreksie bloot. Kermis van die
onmiddellike historiese situasie van 'n betrokke artikel is ewe-eens belangrik om die

betekenis van’n betrokke artikel te kan peil.”

Ook Strauss (2010:23) voeg hom hierby, wanneer hy fokus op die konstantes agter
kerkordebepalings wat hul “neerslag vind in praktiese maatreéls wat ook die tekens van die
tyd vertoon”. Hierdie maatreéls, volgens Strauss (2010:23), maak ‘n “ontwikkeling” deur,
tydens die “formulering en wysiging van bepalings.” Praamsma (in Du Toit, 1991:51; in Strauss,

2010:23) in hierdie verband, vind die kerkorde nie as 'n Skrifgegewe (in die eerste plek) nie,

101



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

maar as 'n historiese gegewe. Volgens hom kan die vroeére toepassing van die kerkorde
leersaam wees. Hoewel die gelowiges van vroeér kon fouteer het, kan hul ervaring (soos in die

loop van die geskiedenis) van wins wees.

Vir 'n behoorlike verstaan van 'n bepaling in die kerkorde, moet die historiese hermeneutiek
met die volgende aspekte rekening hou (Van de Beek, 1992:63-64; Du Toit, 1991:51-53;
Strauss, 2010:23-24):

3.5.3.1. Wetshistories

Van de Beek (1992:63) stel die volgende vraag hier: “...wat betekende de regel als positief
recht ten tijde van de opstelling?” M.a.w. wat het die bepaling by die opstel daarvan

beteken?

Met die fokus op die bogenoemde vraag, wys Strauss (2010:23) op die waarde van
“historiese bronne”, asook die “verklaring van ouer kerkordes, waarin die artikel die eerste

maal voorkom”.

Du Toit (1991:52) voeg hom by Kuyper in hierdie verband, wanneer hy betoog dat 'n
dokument uit die 16* eeu nooit met die huidige, geheel-ander-agtergrondsbegrippe,
verklaar moet word nie. Dit moet deurgaans verklaar word soos die kerkvaders in hul tyd, en
eie geskrifte, gedoen het. "Elke andere uitlegging is oneerlijk, onoprecht en doet aan de

historie geweld aan" (Kuyper aangehaal in Du Toit, 1991:52).

Om hieraan reg te laat geskied, meen Du Toit (1991:52), moet die werke van
kerkregskundiges, sowel as die ontstaan van die verskillende artikels, ondersoek word. In
hierdie verband noem Du Toit (1991:52) die werke van ondermeer Bouwman (1970) en Pont

(1981).

3.5.3.2. Regshistories

By hierdie aspecten van die historische hermeneutiek, vra Van de Beek (1992:63): “...tegen

welke voorgeschiedenis is de regel ontstaan?”

102



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Du Toit (1991:52; vgl. ook Van de Beek, 1992:63) meen die artikel moet in berekening gebring
word, met die agtergrond waarteen die tradisie ontstaan het. As voorbeeld noem hy die anti-

hiérargiese tradisie of die Episkopale oorheersing.

'n Bepalende lyn by die uitleg van die kerkorde, en volgens Du Toit (1991:52) die “een groot
bepalende lyn”, is die presbiteriaal-sinodale kerkordelike tradisie. In hierdie verband stel

Coertzen (1991:195) dit duidelik dat-

“Anti-hiérargiese artikels in Gereformeerde kerkordes van die hede, moet steeds
gesien word teen die hele agtergrond van die Reformasie, toe die alleenheerskappy
van Christus en die dienskarakter van die ampte, met groot stelligheid teenoor die
pouse se pretensie van hoofskap oor die kerk, en die plaasvervangende aard van die
ampte geponeer is. Die voorgeskiedenis van 'n artikel, kan’n kerk ook help om steeds
sy eie kerklike orde te evalueer. Op die manier kan ordereélings met 'n inslag wat
vreemd is aan die unieke aard van die kerk en sy reg, mettertyd uit die kerklike orde
gesuiwer word. Hier kan gedink word aan ordereéls wat byvoorbeeld aan predikante,
as groep, 'n te groot inspraak in meerdere vergaderinge gee, of reélings waaruit sou
blyk dat die kerk maar as 'n gewone vrywillige vereniging, met 'n demokratiese grond-

slag, beskou word.”

Met verwysing na Pont, dui Du Toit (1991:52) op 'n verdere historiese lyn, waarmee die
geskiedenis van die kerkregtelike ontwikkeling in Nederland, en Suid-Afrika, rekening moet

hou:

“...die kollegiale lyn wat in 1816 na vore tree en wat in baie opsigte verwoestend op die
presbiteriaal-sinodale kerkordelike tradisie met sy noue verbintenis aan die

belydenisskrif en die Heilige Skrif ingewerk het.”

Met die fokus op binneland Suid-Afrika, sal daar by die “Kerkorde van De Mist begin moet
word, om die ontwikkelingslyn getrou na te speur” (Du Toit, 1991:52). Selfs die tugpraktyk van
die NG Kerk word vandag nog tot 'n sekere maat deur die ou Nederlandse kollegiale stelsel

(soos verwoord in die Reglementenbundel van 1816) beheers (Sadler in Du Toit, 1991:52).*’

7 Sedert 1998 het die totale tugreglement 'n radikale verandering ondergaan, sodoende by die praktyk van
arbeidswetgewing aan te pas. Veral die wysiging van belangrike wetgewing, soos die Wet op
Arbeidsverhoudinge (1995), die Wet op Basiese Diensvoorwaardes (1997) en die Wet op Diensgelykheid
(1998) was van deurslaggewende belang in hierdie verband (Hersiene Bestuursgids vir Diensverhoudinge in die
NG Kerk, 2009:10).

103



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

3.5.3.3. Funksioneringsgeskiedenis

Onder hierdie hoof vra Van de Beek (1992:63): “Is er sprake van jurisprudentie? Hoe heeft men

in het verleden de regel toegepast?”

As voorbeeld in hierdie verband, wys Van de Beek (1992:63) op 'n ordereéling van die
Nederlandse Hervormde Kerk, waarby aanwesige predikante uitgenooi word om deel te
neem aan die handoplegging by die ordinering van 'n leraar. 'n Aanwesige predikant uit 'n
bevriende buitelandse kerk mag nie hieraan deelneem nie, aangesien "aanwesige predikante"

nog altyd in die verlede geinterpreteer is as "Nederlands Hervormde predikante".

Met die fokus op die tuisfront, wys Du Toit (1991:53) op die Algemene Sinode van die NG

Kerk, waar daar in 1990n voorgestel gemaak is dat artikel 22 gewysig moet word*®:

"Die kommissie is van oordeel dat die laaste twee frases van die Artikel behoort te
verval. Dit is vir misverstand vatbaar. Gestel dat 'n sinode (of selfs 'n ring of kerkraad)
op 'n bepaalde moment moet besef dat daar nie meer 'n kworum teenwoordig is
nie, dan kan bepaalde werk nie meer afgehandel word nie. In so 'n geval is dit

ondenkbaar dat dit na die volgende meerdere vergadering verwys kan word."
Die voorstel was dat die artikel gewysig word, as volg:

“In meerdere vergaderings word alleen die sake behandel wat daar tuishoort en wat

nie in mindere vergaderings behartig kan word nie.”

Die Sinode het besluit om by die oorspronklike bewoording te hou, en geen verandering is
aangebring nie*. Du Toit (1991:53) verduidelik dat in die bespreking hierom, is getoon dat die
historiese woorde nog nooit vir enige misverstand vatbaar kon wees nie. Nog altyd is dit so
verstaan dat die artikel juis daarvoor voorsiening maak, dat slegs die sake waarvan die
omvang nie meer deur die mindere vergadering behartig kan word nie, by die meerdere

vergadering behandel kan word.

Strauss (2010:24) bied 'n verdere voorbeeld, m.b.t. die funksioneringsgeskiedenis, nl. die NGK-

KO (Artikel 10 van 2007)° bepaal dat’n predikant geen ampspligte mag uitvoer binne

8 Volgens Du Toit (1991:53) word daar in meerdere vergaderinge alleen dié sake behandel wat daar tuishoort,
of daarheen verwys is deur mindere vergaderinge, of wat nie in mindere vergaderinge afgehandel kon word nie.
* Selfs nie die vervanging van die woord "kon" met "kan" nie (Du Toit, 1991:53).
50 - . . .

Sien Bylaag 1 van hierdie studie.

104



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

die grense van 'n ander gemeente, sonder die nodige toestemming van daardie
kerkraad nie. Die fokus hier is op die amptelike bediening van die Woord in eredienste, en
nie op die herderlike besoeke aan eie siek lidmate, wat binne die grense van 'n ander
gemeente verpleeg word nie. Laasgenoemde was dan ook nie die oorspronklike rede

waarom die artikel aanvanklik by Dordt tot aansyn gebring is nie.

3.5.4. Strukturele hermeneutiek

“...structurele hermeneutiek: welke betekenis heeft de regel binnen het geheel van de
wetgeving? ...Het komt overeen met ‘Schrift met Schrift vergelijken’ in de bijbelse

hermeneutiek” (Van de Beek, 1992:63).

Volgens Van de Beek (bo; vgl. ook Du Toit, 1991:54; Strauss, 2010:24) verwoord hierdie
hermeneutiek 'n vereiste vir die uitleg van 'n kerkorde, wat dan ook vir die Bybel geld: ‘Skrif
moet met Skrif' vergelyk word. Van Dellen (aangehaal deur Du Toit, 1991:54) skryf in hierdie

verband:

"The Church Order and ecclesiastical decisions by no means stand on par. A Church
Order is a group of ecclesiastical rules, mutually adopted, and binding for all the
churches having so adopted these rules, i.e. for all the churches of the denomination
concerned: whereas, ecclesiastical decisions are merely distinct applications of one or

more of the general and basic rules of the Church Order."

Met die fokus op die NG Kerk, dui dit op 'n aanvaarding dat 'n KO homself nie sal
weerspreek nie, dat artikels mekaar aanvul, asook artikels in 'n bepaalde volgorde werk-

m.a.w. een artikel word in die lig van’n ander uitgelé (Du Toit, 1991:54; Strauss, 2010:24).

Strauss (2010:24) wys in hierdie verband op die “kerklike status wat aan die kerkorde
kleef”. Dit beteken dat 'n gereformeerde kerk 'n rangorde van normgewende dokumente

erken, wat Strauss (2010:24) dan as volg skets:

105



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

“Hoogste in rang is die Bybel wat as gegewe Woord van God aanvaar word. Onder
die Woord en hersienbaar in die lig van die Skrif is die kerklike belydenisse.
Gebonde aan die norme uit Skrif en belydenis is die kerkorde. In die vierde plek
is daar die besluite van kerkvergaderings wat aan die eerste drie onderworpe is.
Hierdie rangorde verklaar waarom die belydenisskrifte met 'n meer gewigtige
meerderheid as die kerkorde goedgekeur moet word en die kerkorde met 'n
groter meerderheid as die gewone besluite van die betrokke vergadering aanvaar

word.”

Struktureel gewys- beteken dit dat die kerkorde dus op nommer 3 in hierdie rangorde

voorkom.

Ten opsigte van kerkregtelike sake wat in die NG Kerk voorkom, en die volgorde waarin hul

gewerk word, lys Du Toit (1991:54-55) die volgende (na aanleiding van gewig):

i Die Kerkorde artikels- soos bepaal deur die Algemene Sinode. Verandering

hieraan kan slegs geskied met’n tweederde meerderheidstem.

ii. Die Reglemente van die Algemene Sinode- n gewone meerderheidstem is

voldoende vir wysiging.

iii. Die Bepalinge van die onderskeie sinodes- volgens Du Toit (1991:54) is elkeen “n
eie weerkaatsing van die Kerkorde-artikels”. Hierdie Bepalinge moet saam met die
direk voorafgaande artikels van die KO gelees word. Du Toit (1991:54) wys daarop dat
heelparty besluite deur die Algemene Sinode, wat vir die praktyk bedoel is, in hierdie

Bepalinge opgeneem is.

iv. Reglemente en Vorms "wat weer hulp bied met die uitvoering van die Bepalinge

in die praktyk" (Lubbe aangehaal in Du Toit, 1991:54).

Dit is nie altyd moontlik om die belang van elke artikel, bepaling en reglement volgens
hierdie lys te meet nie. Du Toit (1991:55) verduidelik dat die Tugreglement asook ander
reglemente van die Algemene Sinode, soms hoér geag word as die artikels. Ook is daar die
gevaar van verwarring, met dié dat die artikels deur 'n groot aantal reglementsbepalinge

aangevul word.

106



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

3.5.5. Literére hermeneutiek

Bondig verduidelik Koffeman (2009:95):

“De literaire hermeneutiek focust op de tekst zelf, tot op de exacte betekenis van

de daarin gebruikte woorden.”

Strauss (2010:25) bied 'n meer volledige, inhoudelike betekenis van hierdie hermeneutiese

metode, wanneer hy skryf:

“Hierdie aspek by die uitlé van 'n kerkorde het te make met die betekenis van
woorde in die verband waarin dit voorkom asook tipies kerklike woorde wat
hoofsaaklik in die kerk gebruik word en hier 'n sekere betekenis ontwikkel het.

Hierby moet die impak van die leestekens ook erken word.”

Ook Du Toit (1991:55) voeg hom hierby wanneer hy die leser attent maak, dat gewone
leestekens nie sonder spesifieke rede op bepaalde plekke geplaas word nie. Daar is woorde,
asook uitdrukkings, wat benewens hul taalkundige betekenis ook histories, 'n bepaalde
geyktheid verkry het. In hierdie verband wys Du Toit (1991:55; vgl. ook Strauss, 2010:25) op

die volgende voorbeelde:

“kuratorium (artikel 5); colloquium doctum (5); konsulent (7); approbasie (8); akte van
demissie (8); kerklike sake op kerklike wyse (21); ontstentenis (28); kerkvisitasie (31);
moderator, assessor, aktuarius (39); nie-gekerstendes (53); soewerein in eie kring (67);

gedifferensieerde samelewing (68).”

Laastens moet daar kennis geneem word, dat die taalkundige hermeneutiek saamhang met
die teleologiese, sistematiese, historiese en strukturele hermeneutiek. In hierdie verband
merk Strauss (2010:25): “Die vereistes by die uitleg van 'n kerkorde kan van mekaar

onderskei, maar nie geisoleer word nie.”

3.6. Rasionaliteit van die regspraak

In sy bespreking omtrent die rasionaliteit van die regspraak, beklemtoon Van de

Beek (1992:64) die verhouding tussen die kerkorde en die gemeentelewe:

107



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

“...uiteindelijk is, het kerkrecht er niet voor de kerkelijke rechters, maar als regel voor
het kerkelijke sameleven. Het kerkrecht dient voor de ordening van het leven van
gemeenten en ambtelijke vergaderingen. Het verschaft hun rechtszekerheid en

daarom veiligheid in hun beslissen en handelen.”

Van de Beek (1992:65; vgl. ook Du Toit, 1991:56) vind in hierdie verband- moet die gelowiges
weet wat hul kan verwag “en daarom moet de rechtspraak ook inzichtelijk zijn.” Juis hiervoor
word die konsep rasionaliteit deur die regswetenskap gebruik. Rasionaliteit, volgens Van de
Beek (1992:65; sien ook Du Toit, 1991:56), beteken dat “men moet de redelijkheid van de

toepassing van het recht aantonen.”

Omtrent die rasionaliteit as eksterne faktor, skryf Strauss (2010:25) dat die opvatting in'n
heersende samelewingsklimaat een van redelikheid en billikheid moet wees- veral by die
rasionaliteit van kerkordebepalings en die uitsprake van kerkvergaderinge in tugsake. In 'n

poging om “kerkordelike sekerheid” onder gelowiges te versterk, merk Strauss (2010:25)-

“...moet daar 'n kerkordelike tradisie gebou word waarin gewaak word teen 'n eng
letterlike interpretasie of reél-terwille-van-die-reél-benadering wat die doel van die
kerkorde binne sy kerklike konteks verydel ...Dit beteken dat redelikheid en billikheid
van ‘buite af’ met die uitleg van die kerkorde geinterpreteer word en die gesonde

oordeel al dan nie van die uitleggers openbaar.”

Die rasionaliteit van die reg is eweveel belangrik in kerke met 'n eenvoudige, asook
komplekse kerkorde. Van de Beek (1992:65) gebruik die Dordtse en Rooms-Katolieke

Kerkorde as voorbeeld, wanneer hy argumenteer:

“Waar gewerkt wordt met de Dordtse kerkorde zal zich veel vaker een situatie
voordoen waarin men op grond van redelijkheid en rechtsgevoel moet oordelen, dan
in een kerk met een zeer gedetailleerde kerkorde zoals de Hervormde of de Rooms-
Katholieke Kerk. Toch ontkomt geen kerk, net zo min als enige burgerlijke rechtspraak,

aan het zoeken naar rationaliteit.”

Die vermoede mag bestaan dat’n kerk met 'n eenvoudige kerkorde, meer vryheid het in die
kerklike regspraak. Volgens Van de Beek (1992:65; sien ook Du Toit, 1991:56) is dit egter

net ten dele waar:

108



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

“Juist daar waar de formele rechtsregel ontbreekt, is een uiterste zorgvuldigheid
geboden om het rechtsgevoel niet te kwetsen en daardoor de rechtszekerheid voor de

toekomst geen schade toe te brengen.”

Nog steeds bestaan die vraag of die beslissing regverdig is. In hierdie verband meld Van de

Beek (1992:65-66; sien ook Du Toit, 1991:56-57) die volgende metodes:

i.Analise van die situasie

Dit is veral van belang waar daar 'n reél bestaan wat toepaslik lyk. Tog moet daar gevra word

of die reél wel vir die spesifieke situasie bedoel is.

ii. Die beginsel van analogie
Daar bestaan 'n regsreél vir analogiese situasies. Die analogie kan ook betrekking hé op

vroeére beslissings.

iii. Afwesigheid van analogie

Wanneer daar geen eksplisiete analogie is nie, kan 'n beroep gedoen word op die

algemene gevoel van billikheid en reg.

Laastens- t.o.v. die rasionaliteit van die regspraak, oortuig Van de Beek (1992:66; sien ook
Du Toit, 1991:57) dat dit belangrik is vir die gelowiges, om te besef dat daar aan hulle geen
onreg gedoen word nie. Indien hulle volgens die beginsels van die gebruiklike hermeneutiek
van die kerkreg leef, sou hulle juridies korrek leef, asook hul regsekerheid op die wyse

waarborg.

3.7. Rasionaliteit van die wet

Volgens Van de Beek (1992:66) kom dit al hoe meer in die regspraak voor, dat die
interpretasie van ‘n wet 'n gewig verkry, teenoor die positiewe regsreél. Hy (Van de Beek,
1992:66-68; sien ook Du Toit, 1991:57) meen dit is moontlik dat daar 'n situasie in kerke mag

ontstaan, waarby “wetgeving achterblijven bij de theologische ontwikkelingen”. Dus kan die

109



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

rasionaliteit van die regspraak of die betrokke ordereéls, agterraak met die ontwikkeling op’n

bepaalde gebied.

Die vraag is dus- wat moet gebeur as daar by die lees van die kerkorde nie met 'n
ordereéling saamgestem word nie. Van de Beek (1992:67-68; sien ook Du Toit, 1991:57-58)
antwoord aan die hand van 'n voorbeeld: kinders se deelname aan die Nagmaal. Met die
fokus op die praktyk van die kerklike orde- ten spyte van 'n reéling wat kinders tot die
Nagmaal verbied, sou 'n interpretasie wat dit wel oorloof, voorrang geniet bo die geskrewe
ordereéling. Die deelname van kinders tot die Nagmaal mag dan wel as onwettig beskou

word, maar nie as onreg nie.

Du Toit (1991:58) wys op Praamsma in hierdie verband, wanneer hy verklaar dat op kerklike

gebied-

“...wordt bij de Geref Kerken niet voorgeschreven een strenge, slaafsche, letterlijke
opvatting van alle bepalingen. In die Geref Kerken is de mogelijkheid opengelaten dat

men nu en dan, hier en daar, eenigzins daar-van afwijkt.”

Maar dit beteken ook nie dat’n artikel van die Kerkorde, sonder enige bedenkinge tersyde

gestel kan word nie:

“These rules have been adopted to build the churches, not to break them down.
Discretion and consideration must always be used... If in any particular situation the
observance of the Church Order is a physical impossibility, or would clearly create
harm and disorder, a consistory of classis is free to suspend the rule for that instant,
if at least the article in question does not concern a definite principle of Holy Writ”

(Van Dellen aangehaal deur Du Toit, 1991:58).

Ook Voetius erken die reg om van die kerkorde af te wyk- op voorwaarde dat dit aan die

volgende vereistes voldoen (in Du Toit, 1991:58):

i. Die doel van die afwyking moet steeds in belang van die kerk wees.
ii.  Die afwyking moet as sodanig erken word.

iii.  Die meerdere vergadering moet beoordeel of die afwyking geoorloof was.

110



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Du Toit (1991:58) meen 'n vierde voorwaarde sou hierby gevoeg kon word: dit mag nie ‘n

presedent vir 'n verdere afwyking skep nie.

Dit wil dus blyk asof daar nie iets soos 'n eenvoudige oplossing bestaan, vir die spanning wat

wel mag ontstaan, tussen die kerkorde en die gemeentelike praktyk nie.

3.8. 'n Hermeneutiese netwerk

Na aanleiding van die verskeie hermeneutiese metodes, blyk dit dat daar 'n ingewikkelde

samespel aanwesig is by die kerkreg, tussen-

i. diekerk (wat in’n bepaalde rigting groei),
ii. die kerkordelike reéls (met 'n eie geskiedenis en deel uitmaak van 'n bepaalde
maatskaplike konstellasie), en

iii.  die Skrif (wat op beurt in allerlei situasies ontstaan het).
In hierdie komplekse geheel moet die kerkregtelike beslissing dan ook plaasvind.

Volgens Van de Beek (1992:70) bestaan daar allerlei hermeneutiese sirkels, wat met mekaar

verband hou en sédm’'n hermeneutiese netwerk vorm:

“Slechts in het telkens weer doorlopen van alle hermeneutische cirkels doet mén de
complexe werkelijkheid recht en kan men recht doen in de complexe werklijkheid...
In een structuur wegen bepaalde elementen zwaarder dan andere. Het leren
afwegen van het gewicht van de elementen is buitengewoon belangrijk. Om niet
eindeloos elke beslissingsprocedure helemaal niew te moeten doorlopen, zijn er
bepaalde regels die generaal voor beslissingen kunnen gelden. Deze moeten als door
de gemeenschap geijkte regels zwaar wegen, maar zijn in een hermeneutische

structuur nooit absoluut.”

Daar bestaan nuwe besinning omtrent die Skrif, nuwe ontwikkelinge in die kerk en
maatskappy, en daar is gewoonte-vorming in die gemeente. Dus wil dit voorkom asof nie
elke reél van die kerkorde, dieselfde gewig dra nie. Mens moet jouself afvra hoe dit
gewoonlik hanteer word- soos byvoorbeeld met kinders en die Nagmaal. By sommige reéls,

meen Van de Beek (1992:71), moet mens streng hou- byvoorbeeld die wyse waarop

111



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

ampsdraers verkies word. Ander reéls het meer van'n raadgewende karakter, wat ten doel

het om te oriénteer- soos die reél oor die censura morum (Van de Beek, 1992:71).

Van de Beek (1992:71) pleit vir kritiese teologiese besinning in die funksioneringsproses van

die kerk, want-

“In de vormgeving van de kerk is zij niet willekeurig overgeleverd aan het spel van
krachten van maatschappij en geschiedenis. Zij weet zich gevormd door het evangelie

en wil zich er door laten vormen.”

Daarby is die teologie ook onderhewig aan hierdie hermeneutiese sirkels- in gesprek met die
Skrif, die tradisie en die konkrete kerklike en maatskaplike situasie. “Kerkreg is daarby die
teologiese wetenskap wat in die kompleksiteit van die teologiese gebeure in die besonder
aandag gee aan die funksie van die vasgestelde regsreéls, in samehang met die geheel van

die evangelie, waarvan die kerk self deel is” (Van de Beek, 1992:71).
Ten slotte oor die hermeneutiese netwerk, skryf Van de Beek (1992:71):

“Er is dus niet een simpel schriftberoep mogelijk in het kerkrecht... Alleen in de totale
samenhang van de kerkelijke werkelijkheid is de contingente beslissing te nemen, die
zelf vervolgens medebepalend wordt voor de samenhang: zij hoort voortaan bij de

rechtsgeschiedenis.”

3.9. Samevatting

Uit die voorafgaande is dit duidelik dat die kerkorde, net soos die Bybel en alle regstekste,
onderhewig is aan hermeneutiese reéls, wanneer dit kom by die uitleg daarvan. Soos wat
Bybel- en regstekste nie na willekeur uitgelé kan word nie, moet die kerkorde binne verband

verstaan word.

Verder blyk dit duidelik dat daar sowel raakpunte, as verskille bestaan tussen die teologiese-
en regshermeneutiek. Ten spyte van die verskille, is daar genoegsame gemeenskaplike grond
tussen die teologie en die regswetenskap (sover dit hermeneutiese kwessies betref) om meer

aandag aan hierdie raakpunte te bestee.

112



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Beide die teologie en die regswetenskap, toon 'n belangstelling in die hermeneutiese
problematiek. Beide die teologiese en regshermeneutiek, is nie geisoleerde dissiplines
nie- maar maak 'n inherente deel uit van ‘n algemene hermeneutiek vir die
geesteswetenskappe. Kerkregtelike tekste is dus onderhewig aan dieselfde hermeneutiese

prosesse, as ander regstekste.

Die vraag aan die begin van hoofstuk 3 was- 6f die hermeneutiek van die kerkreg 'n
eiesoortige karakter toon t.o.v. ander reg? Vanuit die bespreking blyk dit duidelik- die
hermeneutiek van die kerkreg toon slegs 'n eie karakter, vir sover dit rekenskap hou met die
eie aard van die gemeenskap waarin dit funksioneer. Regstekste moet gelees word teen die
agtergrond van die gemeenskap, wat dit gesanksioneer het. Regstekste is dus nooit
individuele tekste nie, maar eerder kollektiewe tekste- en vanweé die besondere
eienskappe van 'n regstekste- is die hermeneutiek van die reg- n komplekse saak, meer as
ander tekste. Die kerk se reg verskil dus van die reg in ander gemeenskappe, maar dit geld
vir elke onderlinge gemeenskap. Elke regshermeneutiek moet reg laat geskied, aan die eie
aard van die gemeenskap waarin dit funksioneer. Die eie aard van die Christelike gemeente,

hou ook formele konsekwensies in vir die hermeneutiek van die kerkreg.

Elke ordereél in 'n kerkorde, én in die geheel van die kerklike orde, behoort op sé 'n wyse
gelees te word, dat die unieke aard van die kerk se reg, tot haar reg kan kom. Die regte lees
en gebruik van 'n kerkorde, beteken dat dit binne die bakens van God se orde vir Sy kerk moet
plaasvind. Dit veronderstel 'n teologiese verantwoorde lees en gebruik, waarin die unieke aard
van die kerk as Gods volk, en die unieke reg van God vir hierdie volk, steeds die vertrekpunt en
einddoel sal wees. Dit beteken- Jesus Christus se alleenheerskappy deur Sy Woord en Gees en

die dienste.

Verder veronderstel ‘n teologiese lees en gebruik van die kerkorde, verskeie hulpmiddels wat
tot diens van die interpreteerder kan wees- soos die literére, strukturele, historiese en
sistematiese hermeneutiek, asook die rasionaliteit van die regspraak en rasionaliteit van die
wet. Na aanleiding van die verskeie hermeneutiese metodes, blyk dit dat daar 'n

ingewikkelde samespel aanwesig is by die kerkreg, tussen-

i. die kerk (wat in’n bepaalde rigting groei),

113



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

ii. die kerkordelike reéls (met 'n eie geskiedenis en deel uitmaak van 'n bepaalde
maatskaplike konstellasie) en

iii.  die Skrif (wat op beurt in allerlei situasies ontstaan het).

Gevolglik is daar nie alleen die hermeneutiese sirkel, tussen die teks van die wet en die
hedendaagse situasie nie, maar is beide ook in 'n hermeneutiese relasie [gebracht], met die

Bybel, sowel vir die “vigerende recht”, as die situasie van die nou kritiese instansie.

114



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

HOOFSTUK 4
HERMENEUTIEK VAN DIE KERKREG: EIESOORTIG?

4.1. Inleiding

In sy boek, Kerk en orde vandag (2010), staan Strauss 'n hoofstuk af aan die tema: uitleg
van 'n kerkorde, met die titel- Die uitleg van n kerkorde: 'n Eie wetenskap? Na my mening
verklap hierdie titel iets van ‘'n bekommernis by Strauss- as daar gelet word op die
vraagvorm waarin hy dit stel, asook sy verwysing na die regbank in die begin van die
hoofstuk. Myns insiens is dit 'n grondige bekommernis, en tereg kan daar vandag gevra

word 6f die uitleg van 'n kerkorde, werklik n eie wetenskap is?

In die lig van die feit dat die regbank (soos die kerkreg), gebruik maak van die hermeneutiek
vir die uitleg van tekste, asook die feit dat kerkregtelike tekste onderhewig is aan dieselfde
hermeneutiese proses as regstekste, stel hierdie tesis met juiste rede die vraag- 6f die
hermeneutiek van die kerkreg 'n eiesoortige karakter toon t.o.v. ander reg. Hierdie vraag is
dan ook 'n kritiese een, aangesien die kerkorde nie geskep is om deur die regbank beoordeel
te word nie, en hierdie beoordeling wel geskied- meestal ten koste van die kerk!

Verder word gevra hoe so 'n eiesoortige hermeneutiese karakter by die kerkreg bewys kan

word, indien dit wel bestaan.

In hierdie hoofstuk word 'n beoordeling aangebied van die tese, wat deur die loop van die
studie aan die hand van die doelwitstelling (1.3.2.) getoets is. Met die oog op die

beoordeling daarvan word die tese eers weergegee:

Die hermeneutiek van die kerkreg is eiesoortig ten opsigte van ander reg, vir sover dit
rekenskap hou met die eie aard van die gemeenskap waarin dit funksioneer. Hierdie
eiesoortige karakter kan bewys word, deur eerstens te vra of kerk en reg bestaanbaar is,

en tweedens deur die eiesoortige karakter van die kerk se reg vas te stel.

Die tese word vervolgens aan die hand van 'n netwerk vrae, soos genoem in die doelwit van

die studie (1.3.2.), ondersoek. Hoofstuk 1 van hierdie studie stel die doelwit as volg-

115



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Om ’n teologies-kerkregtelike ondersoek te loods na die vraag of die hermeneutiek van die
kerkreg eiesoortig is ten opsigte van ander reg, asook hoe so 'n eiesoortige karakter bewys

kan word. In die gang van die studie het die volgende netwerk van vrae aandag geniet:

i. Het kerkreg’'n reg van bestaan in die kerk? M.a.w. is kerkreg moontlik?

ii. Kan kerkreg inderdaad as behorende tot reg in eie sin beskou word?

iii. Is daar’n reg vir die kerk, wat in die reg in die kerk tot uitdrukking moet kom?
iv. Waaruit bestaan die eiesoortigheid van die kerk se reg?

v. Is die hermeneutiek van die kerkreg eiesoortig t.o0.v. ander reg?

vi. Hoe kan’n eiesoortige hermeneutiese karakter by die kerkreg bewys word?

4.2. Beoordeling van die hipotese

Aan die hand van die studie en die bevindinge, kan daar onomwonde gesé word dat- (i) kerk
en reg wel saam kan bestaan, asook dat (ii) kerkreg inderdaad beskou kan word as

behorende tot reg in eie sin.

Die standpunte van Rudolph Sohm en Emil Brunner (asook ander wat soos hulle in die
verlede gedink het) se reaksie was teen 'n kerk, wat nie meer vanuit haar mees basiese
vertrekpunte oor kerkorde gedink en geleef het nie- 'n kerk wat nie meer in 'n lewende,
Geestelike gemeenskap met die Here van die kerk, soos deur die Skrif betuig, verkeer het nie.
Die gevolg hiervan was uiteindelik 'n wanorde, omdat die kerk uitgelewer is aan magte wat

radikaal in stryd was met haar wese en opdrag, as kerk.

Binne die Gereformeerde teologie, blyk dit dat kerk en reg nie in 'n spanningsverhouding
tot mekaar staan nie, maar dat die reg die opbou van die gemeente dien, asook dat dit'n
middel tot 'n doel is- om Christus se regering in Sy kerk te dien. In hierdie verband was die

standpunte van Johannes Calvyn, Gijsbertus Voetius en H. Bouwman deurslaggewend.

Ook is dit duidelik dat die bestaansreg van kerk en reg, nie alleen van belang is vir die
vakwetenskap kerkreg nie, maar het ook verreikende gevolge vir die praktyk van
kerkregering. Wie die wese van die kerk en die reg in die kerk skei, kan in 'n kerklike

docetisme verval, kan orde slegs in terme van die burgerreg beskou, of van die

116



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

veronderstelling uitgaan, dat kerklike probleme slegs opgelos kan word met regsmetodes

wat analoog is aan ander vorme van die reg, en wat vreemd is aan die regering van die kerk.

Beoordeel vanuit 'n Gereformeerde perspektief, blyk dit duidelik dat kerk en reg saam kan
bestaan en nie 'n contradictio in terminis nie. Die kerk se reg kan as behorend tot reg in eie
sin beskou word, aangesien die reg die gestalte van die genade is (teenoor die opvatting van
Sohm dat reg en genade mekaar uitsluit). Die feit dat kerkreg wel moontlik is, beteken dat

daar gevra kan word na die unieke karakter daarvan.

Nie net kwalifiseer die laasgenoemde punte die studie in toto nie, maar dit kwalifiseer en
baan die weg vir die volgende tema in lyn met die tese- die eiesoortigheid, oftewel unieke
karakter van die kerk se reg. In die laasgenoemde verband, kan daar aan die hand van die
studie en die bevindinge, instemmend geantwoord word dat (iii) daar 'n reg vir die kerk is,
wat in die reg in die kerk tot uitdrukking moet kom, asook dat (iv) die eiesoortigheid van

die kerk se reg, aan bepaalde elemente geken kan word.

Hoewel daar nie eenstemmigheid bestaan omtrent die “waarin” die eiesoortigheid van die
kerk se reg gewortel is nie, blyk dit duidelik dat elkeen van die vertrekpunte wat
ondersteuning geniet, tog tot dieselfde konklusie kom- die kerkreg is wel 'n eiesoortige reg

(ius sui generis), wat in en vir die kerk as eiesoortige gemeenskap beoefen word.

Die argument van die tesis is dat die kerk die objek van die reg is (Van Drimmelen), dat die
unieke karakter van haar reg duidelik blyk uit die geloofsgemeenskap, wat die “maaksel”
van God is (Coertzen), wat haar laat regeer deur Christus, haar Heer en Koning.
Terselfdertyd word die Ekklesiologie as onderbou erken (Dingemans), nie slegs as die
kerklike hoofstruktuur nie, maar ook as die wyse waarop die reg gehandhaaf moet word,
insluitend die wyse van regsbeskerming in die kerkreg (Strauss). Hoewel die Biblische
Weisung voorgestel word as primére rede vir 'n unieke karakter (Plomp), sal dit nie die
vertrekpunt van hierdie studie wees nie. Daar word wel erken dat Christus sy kerk regeer

deur sy Woord en Gees. Die Woord waarin God se reg vir Sy kerk gehoor word.

Die laaste twee vrae in die doelwitstelling (1.3.2.) staan sentraal tot die hipotese van die

studie. Die eerste van die twee is bepalend vir die laaste:

117



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

(v) Is die hermeneutiek van die kerkreg eiesoortig t.o.v. ander reg?

(vi) Hoe kan ‘n eiesoortige hermeneutiese karakter by die kerkreg bewys word?

Die kerkorde, soos die Bybel en alle regstekste, is onderhewig aan hermeneutiese reéls,
wanneer dit kom by die uitleg daarvan. Soos wat Bybel- en regstekste nie na willekeur
uitgelé kan word nie, moet die kerkorde binne verband verstaan word. Beide die teologiese
en regshermeneutiek is nie geisoleerde dissiplines nie, maar maak 'n inherente deel uit
van 'n algemene hermeneutiek vir die geesteswetenskappe. Kerkregtelike tekste is dus

onderhewig aan dieselfde hermeneutiese prosesse as ander regstekste.

Regstekste moet gelees word teen die agtergrond van die gemeenskap, wat dit
gesanksioneer het. 'n Regsteks is dus nooit 'n individuele teks nie, maar is eerder 'n
kollektiewe teks- en vanweé die besondere eienskappe van regstekste- is die hermeneutiek
van die reg- h komplekse saak, meer as ander tekste. Die kerk se reg verskil dus van die reg
in ander gemeenskappe, maar dit geld vir elke onderlinge gemeenskap. Elke
regshermeneutiek moet reg laat geskied aan die eie aard van die gemeenskap waarin dit
funksioneer. Die eie aard van die Christelike gemeente hou ook formele konsekwensies in
vir die hermeneutiek van die kerkreg. Dus (v) toon die hermeneutiek van die kerkreg slegs
'n eie karakter, vir sover dit rekenskap hou met die eie aard van die gemeenskap waarin

dit funksioneer.

Elke ordereél in 'n kerkorde, én in die geheel van die kerklike orde, behoort op sé’'n wyse
gelees te word, dat die unieke aard van die kerk se reg, tot haar reg kan kom. Die regte lees
en gebruik van 'n kerkorde beteken dat dit binne die bakens van God se orde vir Sy kerk moet
plaasvind. Dit veronderstel 'n teologiese, verantwoorde lees en gebruik, waarin die unieke aard
van die kerk as Gods volk, en die unieke reg van God vir hierdie volk, steeds die vertrekpunt en
einddoel sal wees. Dit beteken- Jesus Christus se alleenheerskappy deur Sy Woord en Gees en

die dienste.

Gevolglik is daar nie alleen die hermeneutiese sirkel tussen die teks van die wet, en die
hedendaagse situasie nie, maar is beide ook in 'n hermeneutiese relasie gebracht met die
Bybel, sowel vir die “vigerende recht”, as die situasie van die nou kritiese instansie. Daar is’n

ingewikkelde samespel aanwesig by die kerkreg, tussen-

118



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

i. die kerk (wat in’n bepaalde rigting groei),
ii. die kerkordelike reéls (met 'n eie geskiedenis en deel uitmaak van ‘n bepaalde
maatskaplike konstellasie) en

iii. die Skrif (wat op beurt in allerlei situasies ontstaan het).

Die laaste vraag in die doelwitstelling staan nie slegs sentraal tot die hipotese van die studie
nie, maar hou direk verband met die eerste vier vrae van die doelwitstelling. Aangesien die
eerste vier vrae reeds beantwoord is, bring dit ons vilak voor 'n kritiese beslissing- die bewys

en bevestiging van die hipotese:

4.3. Finale gevolgtrekking

Uit die voorafgaande doelwitstelling is dit duidelik dat elkeen van die vrae 'n bepaalde tema
aanraak, wat direk verband hou met die eind-resulterende validasie van die tese. Nadat elke

vraag kritiese ondersoek en beoordeel is, blyk dit duidelik-

Die hermeneutiek van die kerkreg is eiesoortig, ten opsigte van ander reg, vir sover dit
rekenskap hou met die eie aard van die gemeenskap waarin dit funksioneer. Hierdie
eiesoortige karakter kan bewys word deur eerstens te vra, of kerk en reg bestaanbaar is,

en tweedens deur die eiesoortige karakter van die kerk se reg vas te stel.

Op grond hiervan kom die studie tot 'n finale gevolgtrekking: In die geval van 'n
hermeneutiese pluralisme, asook 'n meta-kritiese status van sake (dus die saak rakende 'n
multidissiplinére hermeneutiek, soos in die geval van hierdie studie), is 'n algemene
hermeneutiek vir die geesteswetenskappe van groot nut; veral wanneer gemene
uitlegmetodes ter sprake is (soos te sien by die teologie en die regswetenskap). Beoordeel
teen hierdie agtergrond, blyk dit duidelik: Wanneer die regbank die kerkorde uitlé en
interpreteer, moet dit geskied met die wete dat die kerk se reg oor 'n unieke karakter beskik,

met eiesoortige elemente wat dit onderskei van ander reg.

119



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

BIBLIOGRAFIE

1. Boeke, tydskrifartikels en kerk-dokumente

Bakker, W.
-1992a. Wat is kerkrecht? In Van’t Spijker, W. en Van Drimmelen, L.C. Inleiding tot de studie

van het kerkrecht. Kampen: Kok, 13-19.

-1992b. Geschiedenis van de wetenschap van het kerkrecht. In Van’t Spijker, W. en Van

Drimmelen, L.C. Inleiding tot de studie van het kerkrecht. Kampen: Kok, 20-31.

Botha, C. 2005. Wetsuitleg: 'n Inleiding vir studente. Kaapstad: Juta en Kie, BPK.

Botha, S.J.

-1993. Die heil, gehoorsaamheid, struktuur en kerkreg. Universiteit van Pretoria:

Professorale intreerede, 16 Junie 1993, 1-27.

-2002. Die belangrikheid van kerkgeskiedenis en kerkreg in die teologiese opleiding en

vorming van studente. HTS 58(4), 1707-1727.

Bouwman, H. 1970. Gereformeerde Kerkrecht. Eerste deel. Kampen: JH Kok.

Celliers, A. & Strauss, P.J. 2004. Skrif en kerkorde. Acta Theologica (2004:2), 1-22.

Coertzen, P.

-1991. Gepas en ordelik: 'n Teologiese verantwoording van orde vir en in die kerk. Pretoria:

RGN-Uitgewers.
-1993. Wetenskaplike metodologie en kerkregering. In die Skriflig, 27(2), 231-246.

-2001.The Position of Churches in South-Africa under a New Constitution. In Warnink, H., ed.

Legal Position of Churches and Church Autonomy. Belgium: Uitgeverij Peeters. p. 37-53.
-2002. 350 Jaar Gereformeerd 1652-2002. Kerkreg en kerkregering in die NG Kerk

gedurende die afgelope dekades. In NGTT Deel 43, nr 3 & 4, Sep & Des 2002.

120



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Coetzee, J.C. et al. 1980. Die hermeneuse van die skrif met die oog op hedendaagse kerklik-

etiese vraagstukke. In die Skriflig, 14(Je), 12-26.

Currie, |I. & De Waal, J. 2005. The Bill of Rights Handbook. Lansdowne: Juta & Co, Ltd.

D’Aubigné, J.M. 2009. The Reformation in Europe in the time of Calvin. Volume 7. Weston

Rhyn: Quinta Press.

Dingemans, G.D.J. 1992. Kerkorde als ecclesiologische vormgeving. In Van’t Spijker, W. en

Van Drimmelen, L.C. Inleiding tot de studie van het kerkrecht. Kampen: Kok, 215-228.

Du Plessis, J.V. & Deacon, H.J. 2007. Die Predikant: Dienaar van God of net’n Gewone

Werknemer? Acta Theologica 2007(2), 63-91.

Du Plessis, L. 1999. Inleiding tot die reg. Kenwyn: Juta en Kie.

Du Plessis, L.M. & Du Plessis, A.G. 1995. Inleiding tot die reg. Kenwyn: Juta en Kie.

Du Toit, P.R. 1991. Die uitleg van'n kerkorde. In Strauss, P.J. (red). Byderwets en

Gereformeerd. Bloemfontein: Pro Rege, 46-64.

Geldenhuys, F.E. 0’B. 1951. Die Regsposisie van Kerkraad, Ring en Sinode: Onder die

Gereformeerde stelsel van Kerkregering soos toegepas in die Gefedereerde Ned. Ger. Kerke

in Suid-Afrika. Proefskrif. Pretoria: J.L. Van Schaik, BPK.

Gronum, N. & Janse van Rensburg, F.J. 2004. Die gereformeerde Skrifbeskouing en die

verrekening van die sosiohistoriese konteks in die eksegeseproses. In die Skriflig 38(4), 579-

592.

Jonker, W.D. 1965. Om die regering van Christus in sy kerk. Pretoria: Universiteit van Suid-

Afrika.

121



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Keet, B.B. 1963. Orde in die kerk: Handleiding vir Ouderlinge, Diakens en Lidmate. Kaapstad:

NG Kerk-Uitgewers.

Kleyn, D. & Viljoen, F. 2002. Beginnersgids vir regstudente. Lansdowne: JUTA Law.

Kleynhans, E.P.J.
-1982. Gereformeerde Kerkreg. Deel 1. Pretoria: NG Kerkboekhandel.

-1991. Vereistes vir'n kerkorde. In Strauss, P.J. (red). Byderwets en Gereformeerd.

Bloemfontein: Pro Rege, 35-45.

Koffeman, J.L. 2009. Het goed recht van de kerk: Een theologische inleiding op het

kerkrecht. Kampen: Uitgeverij Kok.

Lategan, B.C. 1980. Die uitleg van wetgewing in hermeneutiese perspektief. TZAR 107.

Lowrie, W. 1904. The Church and its Organization in Primitive and Catholic Times: An

interpretation of Rudolph Sohm’s Kirchenrecht. London: Longmans, Green, and CO.

Mueller-Vollmer, K. 1986. Language, mind, and artifact: An outline of hermeneutic theory

since the Enlightenment. In Mueller-Vollmer, K. (ed). The hermeneutics reader. Oxford: Basil

Blackwell Ltd, 1-53.

Nederduitse Gereformeerde Kerk. 2007. Die Kerkorde. Wellington: Bybelmedia.

Plomp, J. 1992. Kerk en recht. In Van’t Spijker, W. en Van Drimmelen, L.C. Inleiding tot de
studie van het kerkrecht. Kampen: Kok, 32-42.

Pont, A.D. 1981. Die historiese agtergrond van ons kerklike reg. Deel 1. Pretoria: Haum

Uitgewery.

122



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Sadler, T.H.N.
-1979. Die kerklike tughandeling. Pretoria: NG Kerkboekhandel.

-1989. Die verjuridisering van ons kerkreg. In Du Rand, J.A. en Kellerman, J.S. Diensknegte

van die Koning. Bloemfontein: Pro Christo, 137-145.

Smit, C.J.

-1984. God se orde vir sy kerk. Pretoria: NG Kerkboekhandel Transvaal.

-2008. Sleutels vir die toepassing van die kerkorde. In die Skriflig, 42(4), 603-612.

-2010. Calvin’s view on church governance. In die Skriflig, 44(3), 181-196.

Smit, J. & Du Plooy, A. le R. 2008. Reélings van die Gereformeerde predikant se diens —'n

arbeidsregtelike of interne kerklike aangeleentheid? In die Skriflig, 42(1), 51-74.

Spoelstra, B. 1981. Calvyn se kerkreg en invloed op kerke in Suid-Afrika. In die Skriflig, 15(S),

4-23.

Steenkamp, N.J. & Van Aarde, A.G. 1991. Dekonstruksie en Bybelse hermeneutiek. HTS

47(2), 473-486.

Strauss, P.J.

-1991a. Vanwaar gereformeerde kerkregtelike beginsels? In: Strauss, P.J. (red). Byderwets

en gereformeerd. Bloemfontein: Pro Rege, 23-34.

-1991b. Wat is Ekklesiologie en Kerkreg? In: Strauss, P.J. (red). Byderwets en gereformeerd.

Bloemfontein: Pro Rege, 10-22.

-2003. Church and state authority in South Africa. European Journal for Church and State

Research, 10, 239-258.
-2010. Kerk en orde vandag: Met die klem op die NG Kerk. Bloemfontein: Sun MeDIA.

Thiselton, A.C. 1992. New horizons in hermeneutics: The theory and practice of

transforming biblical reading. Grand Rapids, Michigan: Zondervan Publishing House.

123



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

Ungerer, D. 2007. Die plek van die kerkreg en kerkregering in die nuwe konstitusionele

bedeling. HTS 48(3), 787-798.

Van Aarde, A.G. 2004. Postmoderne epistemologie en post-koloniale hermeneutiek. HTS

60(3), 1105-1125.

Van’t Spijker, W. 1992. De opvattingen van de reformatoren. In Van’t Spijker, W. en Van

Drimmelen, L.C. Inleiding tot de studie van het kerkrecht. Kampen: Kok, 86-103.

Van de Beek, A. 1992. Hermeneutiek van het kerkrecht. In Van’t Spijker, W. en Van

Drimmelen, L.C. Inleiding tot de studie van het kerkrecht. Kampen: Kok, 59-72.

Van der Ploeg, T.J. 2004. Kerk en recht; een juridische benadering. In Van Drimmelen, L.C. &

Van der Ploeg, T.J. Kerk en recht. Utrecht: Uitgeverij LEMMA BV, 23-28.

Van der Walt, B.J.

-2008. Probleme rondom die Bybel in die gereformeerde teologie: besinning vanuit’n

Christelike filosofie. In die Skriflig 42(4), 635-663.

-2009. Probleme rondom die verklaring van die Bybel in die gereformeerde teologie:’n

Christelik-filosofiese besinning. In die Skriflig 43(1), 1-29.

Van Drimmelen, L.C.
-1992. Kerk en staat. In Van’t Spijker, W. en Van Drimmelen, L.C. Inleiding tot de studie van
het kerkrecht. Kampen: Kok, 204-214.

-2004. Kerkrecht; een theologische benadering. In Van Drimmelen, L.C. & Van der Ploeg, T.J.

Kerk en recht. Utrecht: Uitgeverij LEMMA BV, 15-21.

Van Wyk, B.J.

-1991. Die presbiteriaal-sinodale kerkbegrip. Pretoria: Kital.

-2007. Kerkreg? Die plek van kerkreg en kerkregering. HTS 63(2), 787-803.

124



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

2. Hofsake geraadpleeg

Church of the Province of Southern Africa (Diocese of Cape Town) v KVBA & others [2001] 11
BLLR 1213 (LC).

Nederduitse Gereformeerde Kerk in Afrika (OVS), Nederduitse Gereformeerde Kerk in Afrika
(Phororo) v Verenigde Gereformeerde Kerk in Suider-Afrika, saaknommer 536/96, Die

Hoogste Hof van Appél van Suid-Afrika, Bloemfontein, 27 November 1998 (Ongepubliseerd).

Penn v Simmonds [1971] 3 All ER 237 (HL) (op 239 j).

Schreuder v Die Nederduitse Gereformeerde Kerk Wilgespruit and other. 1999 20 ILJ 1936
(LC).

Strydom v Nederduitse Gereformeerde Gemeente Moreleta Park, saaknommer 26926/05,

Die Gelykheidshof van Suid-Afrika, Transvaal Provinsiale Divisie, 2008 (Ongepubliseerd).

Swart en’n Ander v Cape Fabrix (Pty) Ltd. 1979 (1) SA 195 (A) op 202 C.

125



Stellenbosch University http://scholar.sun.ac.za

BYLAAG 1
NG KERKORDE 2007

Die Kerkorde (Artikels 1-2 en 10)

Hoofstuk 1 Die belydenis en orde van die kerk
Artikel 1

Die Nederduitse Gereformeerde kerk staan gegrond op die Bybel as die heilige en
onfeilbare Woord van God. Die leer wat die Kerk in ooreenstemming met die Woord van
God bely, staan uitgedruk in die Formuliere van Eenheid soos vasgestel op die Sinode
van Dordrecht in 1618-1619, naamlik die sewe-ene-dertig artikels van die Nederlandse

Geloofsbelydenis, die Heidelbergse Kategismus en die vyf Dordtse Leerreéls.
Artikel 2

2.1. Waar die woord van God eis dat in die gemeente van Christus alles welvoeglik en
ordelik moet toegaan (1 Kor. 14:40), word in die volgende artikels 'n aantal
bepalinge gegee vir die lewe en werk van die Kerk met die oog op die
volbrenging van sy taak en roeping ooreenkomstig die Heilige Skrif en Belydenis.

2.2. Hierdie bepalinge handel oor die ampte in die Kerk, die vergadering van die
Kerk, die werksaamhede van die Kerk, regering en tug van die Kerk en die
betrekkinge van die Kerk na buite.

2.3. Die Nederduitse Gereformeerde Kerk reél sy eie interne orde op grond van sy
onvervreembare roeping en interne bevoegdheid as Kerk van Jesus Christus en

ook op grond van sy reg tot vryheid van godsdiens.

Artikel 10

'n Bedienaar van die Woord mag geen ampspligte (Artikel 9) uitoefen binne die grense

van’n ander gemeente, sonder die toestemming van daardie kerkraad nie.

126





