
 

 
GEREFORMEERDE KERKREG:                                                                     

ŉ HERMENEUTIESE PERSPEKTIEF 

deur 

VERNON CLAUD DICKASON 

 

 

Tesis ingelewer ter gedeeltelike voldoening   

aan die vereistes vir die graad van 

Magister in Ekklesiologie (Kerkreg)     

in die Fakulteit Teologie      

aan die Universiteit van Stellenbosch. 

 

 

 

Studieleier: Dr. M.A. Plaatjies‐Van Huffel              

Desember 2011   

 

 



2 

 

 

Deur hierdie  tesis  elektronies  in  te  lewer,  verklaar  ek dat die  geheel  van die werk hierin 

vervat, my eie, oorspronklike werk  is, dat ek die alleenouteur daarvan  is  (behalwe  in die 

mate  uitdruklik  anders  aangedui),  dat  reproduksie  en  publikasie  daarvan  deur  die 

Universiteit van Stellenbosch nie derdepartyregte sal skend nie en dat ek dit nie vantevore, 

in die geheel of gedeeltelik, ter verkryging van enige kwalifikasie aangebied het nie. 

 

________________________ 

V.C. Dickason 

Datum: 1 September 2011              

 

 

 

 

 

 

 

 

Kopiereg © 2011 Universiteit van Stellenbosch.                                     

Alle regte voorbehou. 

 

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



3 

 

GEREFORMEERDE KERKREG: ŉ HERMENEUTIESE PERSPEKTIEF                                                      

OPSOMMING 

Hierdie  tesis  ondersoek  en  bewys  die  eiesoortige  hermeneutiese  aard  van  die 

Gereformeerde kerkreg, in vergelyke met ander reg. Die ondersoek val soos volg uiteen: 

Hoofstuk 1 

Die metodologiese aanpak van die studie is van deurslaggewende belang by die ondersoek 

na  ŉ  eiesoortige  hermeneutiese  karakter  by  die  kerkreg.  Daar  word  ŉ  duidelike  keuse 

gemaak vir ŉ navorsingsmetodologie wat die tese sal valideer. Die eiesoortige karakter van 

die  hermeneutiek  van  die  kerkreg,  met  insluiting  van  die  temas‐  bestaansreg  van  die 

kerkreg, asook die eiesoortigheid van die kerkreg, is oortuigende argumente vir ŉ teologies‐

kerkregtelike aanpak, met ŉ sterk ekklesiologiese onderbou. 

 

Hoofstuk 2 

 
Hoofstuk 2 van die studie fokus  in twee dele op (i) die bestaansreg van die kerkreg, asook   

(ii) die eiesoortigheid van die kerkreg, in ŉ poging om die studie in toto te kwalifiseer, asook 

om  bruikbare  elemente  te  identifiseer‐  wat  kan  bydra  tot  die  vraag  na  die  eiesoortige 

karakter van die hermeneutiek van die kerkreg. Daar word uitgegaan van die opvatting dat 

indien kerk en reg saam kan bestaan, die fokus kan aanskuif na die volgende tema in lyn met 

die tese van die studie, nl. die eiesoortigheid, oftewel unieke karakter van die kerk se reg.  

Vanuit  ŉ  Gereformeerde  perspektief  blyk  dit  duidelik  (in  deel  1)  dat  kerk  en  reg  wel 

bestaanbaar is en nie ŉ contradictio in terminis nie. Kerkreg kan as behorend tot reg in eie sin 

beskou word, aangesien die reg die gestalte van die genade is (teenoor die opvatting dat reg 

en genade mekaar uitsluit). Kerk en reg se saambestaan,  is kwalifikasie vir die vraag na die 

unieke karakter van die kerkreg.  

In deel 2 is dit duidelik dat die kerkreg ŉ eiesoortige reg (ius sui generis) is, wat in en vir die 

kerk  as eiesoortige gemeenskap beoefen word.   Die argument  voorts  is dat die  kerk, die 

objek van die reg is, en dat die eie karakter van die kerkreg blyk uit die geloofsgemeenskap‐ 

wat die “maaksel van God” is, en haar laat regeer deur Christus‐ haar Heer en Koning.  

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



4 

 

Hoofstuk 3 

Die  kerkorde  (soos  die Bybel  en  alle  regstekste)  is onderhewig  aan  hermeneutiese  reëls, 

wanneer dit kom by die uitleg daarvan. Beide die  teologiese en  regshermeneutiek  is nie 

geïsoleerde  dissiplines  nie,  maar  maak  ŉ  inherente  deel  uit  van  ŉ  algemene 

hermeneutiek  vir  die  geesteswetenskappe.  Kerkregtelike  tekste  is  dus  onderhewig  aan 

dieselfde hermeneutiese prosesse as ander  regstekste. Die hermeneutiek van die kerkreg 

toon ŉ eie karakter vir sover dit rekenskap hou met die eie aard van die gemeenskap waarin 

dit funksioneer. Regstekste moet gelees word teen die agtergrond van die gemeenskap wat 

dit  as  sulks  gesanksioneer  het.  Die  kerk  se  reg  verskil  dus  van  die  reg  in  ander 

gemeenskappe. Die eie aard van die Christelike gemeente hou dus formele konsekwensies 

in vir die hermeneutiek van die kerkreg. 

 
Verder veronderstel ŉ hermeneutiese  lees en gebruik van die kerkorde verskeie hulpmiddels‐ 

wat tot diens van die interpreteerder kan wees. Na aanleiding van die verskeie hermeneutiese 

metodes, blyk dit dat daar ŉ  ingewikkelde samespel aanwesig  is by die kerkreg‐ tussen die 

kerk, kerkordelike‐reël en die Skrif.   

 
Hoofstuk 4 

Ten  slotte word die hipotese van die  studie beoordeel en bevestig, na aanleiding van die 

gevolgtrekkings wat  gemaak  is  in  die  voorafgaande  hoofstukke‐  elk met  ŉ  eie  bepaalde 

tema, wat direk verband hou met die eind‐resulterende validasie van die tese.   

 

SLEUTELWOORDE:   

 Kerkreg 

 Reg 

 Hermeneutiek 

 Eiesoortige karakter 

 Gemeenskap 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



5 

 

REFORMED CHURCH POLITY: A HERMENEUTICAL PERSPECTIVE                                                     

ABSTRACT 

 

This thesis examines and proves the distinct characteristic of the hermeneutics of Reformed 

church polity, with regard to other jurisprudence. The study is set out as follows: 

 

Chapter 1 

 
The methodological approach used  is of  cardinal  importance  in  the  research of a distinct 

hermeneutical  characteristic  associated with  church  polity.  A  clear  choice  is made  for  a 

research methodology  which  validates  the  thesis.  This  thesis  opts  for  a  theological  and 

church political study with an ecclesiological foundation. 

 

Chapter 2 

 
Chapter 2 is divided into two sections or themes: (i) Whether church and law can coexist and 

(ii)  the unique  characteristic of  church polity. These  two  themes qualify  the  study  in  toto, 

whilst  (at  the  same  time)  identifying  useful  elements  that  can  assist  in  exploring  the 

question of a distinct hermeneutical characteristic associated with Reformed church polity. 

It is argued that if church and law can exist together, the focus of the study can shift to the 

next  theme  in accordance with  the  thesis, namely  the distinct  characteristic of Reformed 

church polity. 

 
Judged  from a Reformed perspective,  it  is clear  (derived  from part 1) that church and  law 

can coexist and therefore is not a contradiction in terminis.  

Derived from part 2, it is clear that church polity has a unique character (sui generis), which 

is practiced in and for the church as a unique community. The argument of the thesis is that 

the  church  is  the  object  of  the  law,  also  that  its  unique  character  resides with  the  faith 

community‐ which is the creation of God, which in turn enables Christ to rule the church‐ as 

her Lord and King. 

 

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



6 

 

Chapter 3 

 
As with the Bible and all legislation‐ the church order is subject to hermeneutical rules. The 

hermeneutics associated with theology and legislation are not isolated dissiplines, but form 

an  inherent part of a general hermeneutics  for  the human  sciences. The  texts associated 

with church polity are  therefore subjected  to  the  same hermeneutical processes as other 

legislative  texts.  The  hermeneutics  associated  with  church  polity  possess  a  unique 

characteristic, with regards to the community in which it functions. Legislative texts should 

be read within the context of the community that sanctioned  it. Church order then differs 

from the legislation of other communities. Hermeneutics, and the methods associated with 

it, can therefore assist the interpreter in reading a church order. 

 

Chapter 4  

  
In  the  concluding  chapter  the  hypothesis  of  the  study  is  evaluated  and  verified  in 

accordance  with  the  conclusions  reached  in  the  preceding  chapters‐  each  with  its  own 

particular theme and relevance to the end‐result and validation of the thesis.  

 

 

KEYWORDS:  

 Church polity 

 Jurisprudence 

 Hermeneutics 

 Peculiar character 

 Community 

 

 

 

 

 

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



7 

 

 

WOORDE VAN DANK 

 

As eerstejaar student (2008) aan die Universiteit van Stellenbosch het ek reeds gedroom van 

die dag wat ek  ŉ Magister‐tesis  suksesvol  sou  voltooi. Die energie waarmee hierdie  tesis 

aangepak en  voltooi  is,  joule dus  reeds  vanaf daardie dae. Die  ius  constitutum en die  ius 

constituendum  het  ter  elfder‐uur  hul  opwagting  in  my  teologiese  opleiding  gemaak: 

Gedurende die  finale  semester  van my  BTh‐studie  (2010)  het  ek  kennis  gemaak met  die 

vakwetenskap  kerkreg,  asook  die  voorlopers  van  hierdie  wetenskap  (op  wie  se  skouers 

kerkregskundiges deur die eeue heen staan).  Hiervoor sal ek altyd dankbaar wees!   

By die  voltooiing van hierdie  studie wil ek met  innige waardering, erkenning gee aan die 

volgende persone en instansies: 

 Dr. Mary‐Anne  Plaatjies‐Van  Huffel  (van  die  U.S.),  wat  my  aan  die  vakwetenskap 

kerkreg voorgestel het. Sy  is  ŉ uitnemende dosent wat oor die eienskap beskik om 

enige  studiemateriaal planmatig  af  te baken  en op metodiese  en  verteerbare wyse 

aan te bied. Op besondere wyse het sy my deurlopend bygestaan met hierdie studie.   

 Die Universiteit  Stellenbosch, wat op  aansoek  ŉ  geldelike beurs aan my  toegestaan 

het.  Daarsonder  sou  hierdie  studie  nie  moontlik  wees  nie.  (Standpunte  en 

gevolgtrekkings in hierdie werk is dié van die skrywer, en moet nie beskou word as dié 

van die Universiteit Stellenbosch nie).   

 My tuisgemeente, die NG Kerk  Jeffreysbaai‐ vir hul getroue  finansiële ondersteuning 

gedurende die laaste vier jaar. So ook die Oos‐Kaap Sinode en die NG Kerksondermure 

(Centurion) vir bykomstige finansiële ondersteuning. 

 My familie, wat altyd opgewonde bly gló het. 

 My vrou Jana, saam met wie ek elke dag wil aanpak. Jy beteken vir my meer as wat 

enige woorde kan beskryf.  

 Aan God alleen die eer! ‐ Hy wat orde skep, uit die chaos… 

 

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



8 

 

INHOUDSOPGAWE 

HOOFSTUK 1: INLEIDING TOT DIE STUDIE 

1.1. Navorsingsaanloop en bykomende opmerkings        bl. 11 

1.2. Agtergrond‐studie               bl. 12   

1.3. Navorsingsprobleem              bl. 15   

1.3.1. Navorsingshipotese              bl. 15 

1.3.1.1. Omtrent die studie en die konsep “eiesoortigheid”    bl. 15   

1.3.2. Doel van die studie              bl. 17 

1.4. Navorsingsmetode              bl. 17   

1.4.1. Strukturele uiteensetting van die studie        bl. 21 

1.5. Begrensing van die ondersoek            bl. 23 

1.5.1. Gereformeerde teologie            bl. 24 

1.5.2. Die Presbiteriaal‐Sinodale kerkbegrip        bl. 24 

1.6. Die waarde van hierdie studie            bl. 25 

1.7. Begripsverheldering              bl. 25 

1.7.1. Kerkreg                bl. 25 

1.7.1.1. ŉ Algemene definisie            bl. 25 

1.7.1.2. Gereformeerde kerkreg in Suid‐Afrikaanse konteks    bl. 26 

1.7.1.3. Kerkreg, die kerk en die gemeenskap       bl. 27 

1.7.2. Kerkorde                bl. 28 

1.7.3. Reg                  bl. 29 

1.7.4. Kerkregtelike en Juridiese taalgebruik        bl. 32 

1.7.5. Hermeneutiek               bl. 33 

1.7.5.1. Algemeen              bl. 33 

1.7.5.2. Hermeneutiek en hierdié studie        bl. 34 

1.7.5.3. Gevolgtrekking            bl. 38 

 

HOOFSTUK 2 

DEEL 1: KERKREG AS REG 

2.1. Inleiding tot Deel 1              bl. 39 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



9 

 

2.2. Martin Luther                bl. 41 

2.2.1. Wet en Evangelie            bl. 41 

2.2.2. Luther se twee ryke            bl. 42 

2.2.3. Sigbare en onsigbare kerk          bl. 43 

2.2.4. Gevolge van Luther se beskouinge        bl. 45 

2.3. Rudolph Sohm en ander              bl. 48 

2.3.1. Vóór Sohm              bl. 48 

2.3.2. Rudolph Sohm             bl. 49 

2.3.3. Ná Sohm               bl. 56 

2.4. Johannes Calvyn en die Gereformeerde Protestantisme    bl. 58 

2.5. Ander Gereformeerde teoloë             bl. 63 

2.6. Samevatting                bl. 66 

DEEL 2: KERKREG AS EIESOORTIGE REG 

2.7. Inleiding tot Deel 2              bl. 68 

2.8. Die sleutel tot die eiesoortige karakter van die kerk se reg    bl. 69 

2.8.1. Biblische Weisung en dienstrecht as sleutel      bl. 70 

2.8.2. Die kerk as sleutel            bl. 71 

2.8.3. Die Ekklesiologie as sleutel          bl. 74 

2.8.4. ŉ Eie standpunt en metodologiese vertrek      bl. 76 

2.9. Kerkreg as eiesoortige reg            bl. 77 

2.9.1. Jesus Christus die enigste Hoof        bl. 77 

2.9.2. Christus voltrek Sy regering deur sy Woord en Gees   bl. 79 

2.9.3. Skriftuurlike riglyne oor orde          bl. 80 

2.9.4. Ampte en dienste in die kerk          bl. 82 

2.9.5. Die kerk as plaaslike gemeente        bl. 83 

2.9.6. Die kerklike tug            bl. 84 

2.10. Die unieke karakter van die kerkorde‐dokument      bl. 85 

2.11. Samevatting                bl. 86 

HOOFSTUK 3: KERKREG IN HERMENEUTIESE PERSPEKTIEF 

3.1. Inleiding                  bl. 88 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



10 

 

3.2. Die kerkorde teenoor staatswetgewing          bl. 90 

3.3. Teologiese hermeneutiek teenoor regshermeneutiek       bl. 91 

3.4. Die hermeneutiese aard van die kerkreg         bl. 93 

3.5. Die uitleg van ŉ kerkorde: ŉ Eie wetenskap        bl. 95 

3.5.1. Teleologiese hermeneutiek            bl. 96 

3.5.2. Sistematiese hermeneutiek            bl. 98 

3.5.3. Historiese hermeneutiek            bl. 101 

3.5.3.1. Wetshistories              bl. 102 

3.5.3.2. Regshistories              bl. 102 

3.5.3.3. Funksionerings‐geskiedenis          bl. 104 

3.5.4. Strukturele hermeneutiek            bl. 105 

3.5.5. Taalkundige hermeneutiek            bl. 107 

3.6. Rasionaliteit van die regspraak            bl. 107 

3.7. Rasionaliteit van die wet              bl. 109 

3.8. ŉ Hermeneutiese netwerk            bl. 111 

3.9. Samevatting                bl. 112 

HOOFSTUK 4: HERMENEUTIEK VAN DIE KERKREG – EIESOORTIG? 

4.1. Inleiding                   bl. 115 

4.2. Beoordeling van die hipotese            bl. 116 

4.3. Finale gevolgtrekking              bl. 119 

BIBLIOGRAFIE 

1. Boeke, tydskrifartikels en kerk‐dokumente        bl. 120 

2. Hofsake geraadpleeg              bl. 125 

BYLAAG 1                    bl. 126 

 

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



11 

 

HOOFSTUK 1                                                                                                  

INLEIDING TOT DIE STUDIE 

 

1.1. Navorsingsaanloop  en  bykomende 

opmerkings 

Die navorser (voortaan word in die eerste persoon geskryf) se interesse in die voorgenome 

studie spruit uit ŉ veelvoud van sake: 

‐ Vormingsjare: Voor my  kennismaking met die  vakwetenskap  kerkreg  het  ek  eers  in  die 

regte studeer (wat na my mening ŉ bruikbare basis bied vir hierdie spesifieke navorsing). Dit 

was later, gedurende my teologiese studie van die kerkreg, dat ek vir die eerste maal bewus 

geword het van moontlike aanknopingspunte wat bestaan tussen die kerkreg en sommige 

van die dissiplines (asook temas) gerangskik onder die regswetenskap‐ wat m.i. moontlik tot 

ŉ interdissiplinêre gesprek(ke) kon lei.  

Tydens my voorlopige navorsing van die hermeneutiek van die kerkreg en die uitleg van ŉ 

kerkorde,  het  ŉ  referaat  deur  B.C.  Lategan,  genaamd  die  uitleg  van  wetgewing  in 

hermeneutiese  perspektief1,  onder  my  aandag  gekom.  Hierdie  referaat  het  opnuut 

belangstelling omtrent die bogenoemde aanknopingspunte by my gewek. Met  sy  referaat 

poog Lategan om ŉ  interdissiplinêre gesprek tussen die teologie en die regswetenskap, op 

grond van die hermeneutiek (as gemeenskaplike basis van besinning) aan te vuur. Dit het ŉ 

bewuswording by my geskep vir wat ek vermoed het moontlik ŉ studie kan wees rakende 

die  verhouding  tussen  die  kerkreg  en  die  regswetenskap,  op  grond  dan  van  die 

hermeneutiek.   

‐ Vanuit ŉ sentimentele lig beskou: Hedendaags word persone tot besinning geroep omtrent 

die belang van die kerkreg, wanneer daar gevra word na die bruikbaarheid daarvan in kerke 

en  gemeentes,  asook  in  die  opleiding  van  studente2. Nuwe maniere  ten  opsigte  van  die 

benadering, asook nadenke óór die kerkreg word benodig om dialoog en denke daarom te 

                                                            
1 Referaat gelewer op 30 Januarie 1980 tydens die kongres van die Vereniging van Universiteitsdosente in die 
Regte te Port Elizabeth.  
2  In  sy  artikel Die  belangrikheid  van Kerkgeskiedenis  en  kerkreg  in die  teologiese  opleiding  en  vorming  van 
studente, wys Botha  (2002:1707‐8)  op  ŉ Algemene Kerkvergadering  van die Nederduitsch Hervormde Kerk 
waar hierdie vrae geopper  is. Sien ook Van Wyk  (2007:799)  in hierdie verband, wat daarop wys dat kerkreg 
teruggerol en vereng het tot die belangstelling van enkeles.  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



12 

 

stimuleer‐ veral  in die  laasgenoemde  lig gesien.  Interdissiplinêre gesprekvoering tussen die 

kerkreg, die  regswetenskap, en die  regbank  is m.i. só ŉ benadering wat kan bydra  tot die 

aktuele voortbestaan van hierdie nodige dissipline. 

Dit  is my mening dat die nuwe Grondwetlike bedeling  in Suid‐Afrika, ŉ gulde geleentheid 

bied aan kerkregskundiges om nuwe idees en invalshoeke te identifiseer‐ veral wanneer dit 

kom  by  die  verhouding  tussen  die  kerk  se  reg,  die Grondwet,  die  regswetenskap  en  die 

regbank. Sedert Suid‐Afrika in 1994 na ŉ demokratiese regeringstelsel oorgeskakel het, het 

verskeie nuwe wetgewing op die wetboeke verskyn, wat ŉ wesenlike  invloed op alle kerke 

gehad het, asook ingrypende veranderinge vir die kerk inhou3.  

Intussen het vele kerkregtelike werke, wat die verhouding tussen die kerk se reg en die staat 

se reg skets, die lig gesien. P. Coertzen4 en P.J. Strauss5 (om ŉ paar te noem) is kundiges wat 

hul al op hierdie onderwerp in die verlede toegespits het.  

Hoewel hierdie tesis nie ŉ ondersoek loods na die afname in belangstelling, of voortbestaan 

van kerkreg as vakwetenskap nie, dra laasgenoemde in ŉ sekere opsig wel by tot die dryf en 

motivering daarvan.    

                        

1.2. Agtergrond‐studie 

Verdere navorsing rakende die kerk se reg (orde), die regswetenskap en die hermeneutiek, 

het  getoon  dat  die  uitleg  van  ŉ  kerkorde  (in  Suid‐Afrikaanse  konteks)  nie  slegs  vir 

kerkvergaderinge  en  individuele  lidmate  van  belang  is  nie, maar óók  vir die  regbank  (Du 

Toit,  1991:46‐64;  Strauss,  2010:21‐26;  vgl.  ook  Van  de  Beek,  1992:59‐72  m.b.t.  die 

Nederlandse regspraak).  

Verskeie redes in die verlede het die regbank genoodsaak om die kerkorde in ŉ bepaalde lig 

te stel en uit te lê. Onder andere‐ wanneer kerkvergaderinge in tugsake deur die burgerlike 

                                                            
3 In hierdie verband wys Ungerer (2007:791‐796; sien ook Du Plessis & Deacon, 2007:65‐66; Currie & De Waal, 
2005:36‐37) op die Grondwet, wat die maatstaf is waaraan alle wette en administratiewe handelinge gemeet 
moet word. Coertzen (2002:389) skryf in hierdie verband: “Die nuwe konstitusionele bedeling sedert 1994 het 
die NG Kerk voor  ingrypende vrae geplaas oor die verhouding  tussen kerk en staat. Die  liberale demokrasie 
wat hoog aangeprys word, konfronteer kerke en ook die NG Kerk met allerlei vrae oor gevestigde standpunte, 
strukture en leerstellinge.”                                                                             
4
 The position of churches in South‐Africa under a new constitution (2001).  

5
 Church and state authority in South‐Africa (2003).  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



13 

 

hof op hersiening geneem is (Sadler, 1979:182‐194; Strauss, 2010:11‐112), sake rakende die 

kerk  se  regspersoon  (Geldenhuys,  1951:344;  Coertzen,  2001:50),  arbeidsregtelike 

aangeleenthede  binne  die  kerk  (Smit & Du  Plooy,  2008:53;  Coertzen,  2002:382‐84),  twis 

binne kerkverband betreffende eiendomsreg (Coertzen, 2002:388) en sake wat steun op die 

konsepte van kerklike  selfdefiniëring  (Strauss, 2010:21) asook godsdiensvryheid  (Coertzen, 

2001:44‐45).   

Alhoewel die wetgewer dit bewustelik aan die kerk oorgelaat het om haar eie orde te bepaal 

(Strauss, 2010:21),  is die regbank geneig om die kerkorde uit te  lê ten koste van die kerk6 

(Du Toit, 1991:61; Coertzen, 1991:193; Strauss, 2010:3; Sadler, 1989:144). Daarmee word 

die kerkreg, as ŉ eiesoortige reg (ius sui generis) onderwaardeer, asook die feit dat dit die 

kerkgenootskap  vry  staan  om  haar  eie  geloofs‐  en  kerkstruktuur  te  reguleer.  Ook  die 

regbank moet  in oorweging  van  kerklike  sake daarmee  rekening hou dat  kerkgenootskap 

gereguleer word deur eie statuut.  

In  die  Appèlsaak  van  die  Nederduitse  Gereformeerde  Kerk  in  Afrika  (OVS),  Nederduitse 

Gereformeerde Kerk  in Afrika (Phororo) v Verenigde Gereformeerde Kerk  in Suider‐Afrika7, 

wys Appèlregter Vivier daarop dat ŉ behoorlike uitleg van die kerkorde afhang (afhanklik is) 

van die oorweging (asook inagneming), van die aard en opset van die kerkorde, asook op die 

                                                            
6
 In hierdie verband noem Strauss (2010:3) die saak in 2008, tussen die NG Gemeente Moreletapark in Pretoria 
en ŉ homoseksuele musiekdosent in sy diens: “In sy uitspraak wou die betrokke hof as staatsinstelling vir die 
kerk bepaal wanneer so ŉ persoon kerklik ŉ probleem skep. Iets wat die kerk in sy interne verbandsvryheid as 
Christelike geloofs‐ en etiese instelling self moet/kan bepaal”. Sadler (1989:144) in hierdie verband, wys op die 
swaar klem van die regsprosedures wat die howe neem, in die hersieningsproses van kerklike tugsake. Die kerk 
word in hierdie proses ontneem van haar pastorale karakter en gedwing om die reg op burgerregtelike wyse te 
hanteer.  
7 November 1998, Appèlhofuitspraak tussen die VGKSA en die NGKA. ŉ Versoek tot ŉ hofbevel wat die VGKSA 
op 26 Februarie 1996 voor die Hooggeregshof van die Vrystaat gebring het. Versoek gerig vir ŉ verklaring van 
die hof (i) dat die NGKA en die NGSK wettig verenig het in April 1994; (ii) dat die NGKA nie langer bestaan nie; 
(iii) dat alle regte, voorregte, eiendomme, bates en laste van die regspersone van die NGKA oorgegaan het na 
die ooreenstemmende regspersone van die VGKSA, en (iv) dat die streeksinode van die Oranje‐Vrystaat geen 
regsbevoegdheid het om enige regsgeldige handelinge in die naam van die voormalige NGKA in die Vrystaat te 
verrig nie. Die Hooggeregshof van die Vrystaat het die versoek toegestaan waarop die NGKA na die Appèlhof 
geappelleer  het.  6  November  1998  bevind  die  Appèlhof  dat  die  AS  van  die  NGKA  in  1991  buite  haar 
bevoegdheid  opgetree  het.  Gevolglik was  die  besluit  van  die  NGKA  om met  die  NGSK  te  verenig  en  alle 
verbandhoudende besluite ultra vires. Appèlhof bevind: die Hooggeregshof van die Vrystaat het verkeerdelik 
verklaar  dat die NGKA nie meer bestaan nie  en  dat  al  sy  regte,  ens. oorgegaan het  na ooreenstemmende 
regspersone  in  die  VGKSA. Ook was  dit  verkeerd  om  te  bevind  dat  die  streeksinode  van  die NGKA  in  die 
Vrystaat  geen  regsbevoegdheid  het  nie.  Die  Appèlhof  het  geen  bevinding  gemaak  oor  die  versoek  om  te 
verklaar dat die NGKA en die NGSK wettig verenig het nie, aangesien die betrokke dokumente nie voor die hof 
gedien het nie (Saaknommer 536/96, Die Hoogste Hof van Appèl van Suid‐Afrika, Bloemfontein, 27 November 
1998; sien ook Coertzen, 2002:388).   

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



14 

 

samehang van die woorde in die kerkorde as geheel8. Die breë kontekstuele agtergrond sluit 

ook in wat genoem word‐ die [matriks] van feite; waarin die kerkorde gesetel is. Appèlregter 

Vivier maak dan hierdie stelling op die gesag van Lord Wilberforce se bekende aanhaling in 

die saak van Penn v Simmonds [1971] 3 All ER 237 (HL) (op 239 j): 

“The  time has  long passed when agreements, even  those under seal, were  isolated 

from  the matrix of  facts  in which  they were set and  interpreted purely on  internal 

linguistic considerations… We must enquire beyond the  language and see what the 

circumstances were with  reference  to which  the words were used, and  the object, 

appearing from those circumstances, which the person using them had in view.” 

Met sy beëdigde verklaring  in die bogenoemde Appèlsaak, beklemtoon Prof.   Piet Strauss9 

óók  hierdie  breë  kontekstuele  agtergrond waarteen  die  kerkorde  vertolk moet word.  Sy 

getuienis meld dat die (spesifieke) konteks (in die saak onder bespreking) voorsiening moet 

maak  vir  ŉ  gereformeerd‐presbiteriale  stelsel  van  kerkregering,  in  teenstelling met  ander 

stelsels  van  kerkregering10,  (afhangend  natuurlik  van  die  spesifieke  stelsel  onder 

bespreking). 10 Jaar later merk Strauss (2010:21) op die waarde van hierdie sitting: 

“Teen  hierdie  agtergrond  het  die  Suid‐Afrikaanse  Appèlhof  in  1998  in  sy 

uitspraak  in die appèlsaak van die NG Kerk in Afrika teen ŉ vroeëre beslissing van 

die Vrystaatse Hoërhof klare wyn vir gereformeerde kerkregtelikes geskink toe hy 

opgemerk het dat hy  in sy  juridiese  toets van die saak  rekening hou met die eie 

aard van ŉ gereformeerd‐presbiteriale kerk soos uitgedruk  in sy kerkorde. Die hof 

het dus  erken dat  ŉ  kerk die  reg het om  verstaan  te word  soos wat hy homself 

verstaan en dat sy eie aard die verstaan van sy kerkordebepalings verhelder.” 

 

Hierdie breë kontekstuele agtergrond word verder betoog wanneer Lategan (1980:108; sien 

ook Botha, 2005:61‐62) daarop dui dat beide die  teologie en  regswetenskap uitgelê word 

volgens  bepaalde  hermeneutiese  beginsels.  Ook  die  Nederlander  Braam  Van  de  Beek 

(1992:62) bevestig hierdie punt wanneer hy merk dat kerkregtelike tekste onderhewig is aan 

dieselfde hermeneutiese prosesse as ander regstekste.  

                                                            
8 Swart en ŉ Ander v Cape Fabrix (Pty) Ltd. 1979 (1) SA 195 (A) op 202 C. 
9 Piet Strauss is die moderator van die NG Kerk se Algemene Sinode en dekaan van die Teologiese Fakulteit aan 
die UV. 
10
  Dit  is  in  teenstelling  met  ander  stelsels  van  kerkregering,  soos  die  Roomse,  die  Episkopale  of  die 

Kollegialistiese stelsels van kerkregering. 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



15 

 

In die lig van die voorafgaande agtergrond, is ek gelei om te vra‐ Toon die hermeneutiek van 

die  kerkreg  enige  eiesoortige  karakter  (ten  opsigte  van  ander  reg) waarmee  die  regbank 

moet rekening hou?   

 

1.3. Navorsingsprobleem 

Alhoewel die kerkorde nie geskep  is om deur die  regbank beoordeel  te word nie, geskied 

hierdie  beoordeling wel‐ meestal  ten  koste  van  die  kerk.  In  die  lig  van  die  feit  dat  die 

regbank  (soos  die  kerkreg)  gebruik maak  van  die  hermeneutiek  vir  die  uitleg  van  tekste, 

asook die feit dat kerkregtelike tekste onderhewig is aan dieselfde hermeneutiese prosesse 

as regstekste, stel die studie die volgende vrae: Toon die hermeneutiek van die kerkreg ŉ 

eiesoortig  karakter  ten  opsigte  van  ander  reg?  Indien  wel‐  hoe  kan  ŉ  eiesoortige 

hermeneutiese karakter by die kerkreg bewys word?  

 

1.3.1. Navorsingshipotese 

Op die rug van die navorsingsprobleem (1.3.) word die tese onderskryf: 

Die hermeneutiek  van die  kerkreg  is  eiesoortig  ten opsigte  van ander  reg,  vir  sover dit 

rekenskap  hou met  die  eie  aard  van  die  gemeenskap  waarin  dit  funksioneer.  Hierdie 

eiesoortige karakter kan bewys word, deur eerstens te vra óf kerk en reg bestaanbaar is, 

en tweedens deur die eiesoortige karakter van die kerk se reg vas te stel.  

 

1.3.1.1. Omtrent die studie en die konsep “eiesoortigheid”  

Dit word gaandeweg  in die studie duidelik dat die eiesoortige hermeneutiese karakter van 

die kerkreg op ŉ verskeidenheid van maniere na vore kom, en nie reeds gesistematiseerd 

opgeteken staan nie. 

In die ondersoek na die eiesoortigheid (sui generis) van die hermeneutiek van die kerkreg, 

geniet die eiesoortige karakter van die kerk se reg gelyke aandag. Soos reeds elders gestel 

(1.3.1.)  is dit m.i. dat daar ŉ onlosmaaklike verband bestaan tussen die eiesoortigheid van 

die hermeneutiek van die kerkreg, en die eiesoortigheid van die kerk se reg. Wie vra na die 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



16 

 

eiesoortige karakter van die hermeneutiek van die kerkreg, moet  terselfdertyd vra na die 

eiesoortigheid van die kerk se reg. Die eie aard van die kerklike reg is uiteraard relevant‐ juis 

vir die uitleg daarvan. Daar bestaan ŉ noodsaak by die hermeneutiek van die kerkreg, nl. dat 

daar rekening gehou moet word met die spesifieke karakter van die kerk, asook die reg. Van 

de Beek (1992:62) interpreteer dit as volg: 

"Iedere  rechtshermeneutiek  zal  recht  moeten  doen  aan  de  eigen  aard  van  de 

gemeenschap  waarin  het  functioneert.  Toch  heeft  juist  de  eigen  aard  van  de 

christelijke gemeente ook  formele consequenties  voor  de  hermeneutiek  van  het 

kerkrecht.  Daarbij gaat het niet om de  tegenstelling  tussen genade en  recht, maar 

om het feit dat de kerk niet haar eigen wetgever is maar zich gebonden weet aan de 

Schrift.  Iedere  andere  gemeenschap  vormt  geleidelijk of  via  revoluties  haar  eigen 

recht. Maar de kerk  is  gebonden aan een externe  gezagsinstantie  uit  het  verleden. 

Daardoor  is  er  niet alleen de hermeneutische cirkel  tussen de  tekst van de wet en 

de  hedendaagse    situatie,  maar  zijn  beide  ook  in  een  hermeneutische  relatie 

gebracht met  de  bijbel,  die  zowel  voor  het  vigerende  recht als  voor  de  situatie 

van  nu  een  Kritische  instantie  is.  Zodoende  ontstaat  er  iets  van  een 

hermeneutische  driehoek  of  een  samenstel  van  drie  hermeneutische  cirkels, 

waardoor  de  hermeneutiek  van het kerkrecht nog complexer  is dan die van ander 

recht. Alles van het gewone  recht geldt hier ook, maar de eigen aard van dit  recht 

geeft extra complicaties." 

Dus  beywer  Van  de  Beek  hom  vir  die  erkenning  van  die  eie  aard  van  die  kerkreg,  en 

ontken hy dat dit die bindende  krag  van  kerkordebepalings  strem. Vir hom hou die eie 

unieke aard van die Christelike kerk sekere konsekwensies  in vir die hermeneutiek van die 

kerkreg (vgl. ook Strauss, 2010:21).   

Ook  is dit belangrik om  te  let dat die eiesoortige karakter van die kerk  se  reg,  ŉ verdere 

fundamentele tema  impliseer‐ wat die tese (1.3.1.)  implisiet,  in toto kwalifiseer, nl. óf kerk 

en reg bestaanbaar is. Wanneer kerk en reg saam kan bestaan en die wese van die reg nie in 

stryd  is met die kerk nie, kan daar éérs  regtens gevra word na die eiesoortigheid van die 

kerkreg. Verder moet daar vasgestel word of die kerk se reg voldoen aan die vereistes van 

reg (sien 1.7.3. onder) aangesien die kerk se reg, as reg, in belang van die studie beoordeel 

moet word. Ook moet die kerk  se  reg van ander  reg onderskei word,  in die  fokus óp, en 

vraag ná eiesoortigheid. 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



17 

 

1.3.2. Doel van die studie 

Die voorgenome studie het ten doel om ŉ teologies‐kerkregtelike ondersoek te loods na die 

vraag óf die hermeneutiek van die kerkreg eiesoortig is (in vergelyke met ander reg), asook 

hoe só ŉ eiesoortige karakter bewys kan word. In die gang van die studie word die volgende 

ondersoek: 

i. Het kerkreg ŉ reg van bestaan in die kerk? M.a.w. is kerkreg moontlik? 

ii. Kan kerkreg as behorende tot reg in eie sin beskou word?  

iii. Waaruit bestaan die eiesoortigheid van die kerk se reg? 

iv. Is daar ŉ reg vír die kerk, wat in die reg ín die kerk tot uitdrukking moet kom? 

v. Is die hermeneutiek van die kerkreg eiesoortig t.o.v. ander reg? 

vi. Hoe kan ŉ eiesoortige hermeneutiese karakter van die kerkreg bewys word? 

 

1.4. Navorsingsmetode 

Die ondersoek, asook beoordeling van die eiesoortige karakter van die hermeneutiek van 

die kerkreg, impliseer twee fundamentele temas‐ 

i. die vraag óf die kerkreg, ŉ reg van  bestaan in die kerk het, asook  

ii. die vraag ná die unieke karakter van die kerkreg.  

Hierom  is  die  motivering  van  formele  keuses  by  die  aanpak  en  die  strukturering  van 

navorsing,  oor  die  eiesoortigheid  van  die  hermeneutiek  van  die  kerkreg,  van  belang. 

Vervolgens  die  probleem  in  groter  detail,  asook  motivering  vir  die  aanpak,  uitleg  en 

uiteensetting.  

i. Die bestaansreg van die kerkreg, is ŉ vraagstuk wat sedert die Reformasie in die 16de eeu 

na vore gekom het, toe daar onder invloed van Luther se denkbeelde die kreet opgegaan 

het: weg met  kerkreg! Vir baie  sou dit  ŉ  contradictio  in  terminis  (Geldenhuys, 1951:1) 

wees om te praat van kerkreg, aangesien Kerk en reg twee begrippe is wat met mekaar 

onverenigbaar  is  (Coertzen, 1991:4‐22; Plomp, 1992:32‐37). Gevolglik sal hierdie studie 

die  wese  van  die  kerk,  asook  die  wese  van  die  reg,  teologies‐kerkregtelik  beoordeel 

d.m.v. die uiteenlopende  standpunte daaroor,  soos  in die  loop  van die geskiedenis.  In 

hierdie verband sal die standpunte van Martin Luther, Rudolph Sohm (insluitende ander 

vóór  en  ná  hom,  vir  wie  die  kerk  en  reg  nie  versoenbaar  is  nie),  Johannes  Calvyn 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



18 

 

(Gereformeerde Protestantisme) en ander gereformeerde teoloë oorweeg word. Elkeen 

bekend vir hul unieke bydrae tot die vormgewing van die kerk se reg.  

Hierdie beoordeling sal geskied op spoor van P. Coertzen se noukeurige bespreking van 

die  standpunte  oor  kerk  en  orde  (reg),  in  sy  boek  Gepas  en  ordelik  (1991).  Coertzen 

bespreek  nie  slegs  hierdie  onderwerp  nie, maar  toon m.i.  ŉ  diepe  verstaan  daarvan: 

Luther se siening omtrent kerk en  reg staan nie sistematies opgeteken nie en gevolglik 

skep Coertzen, op metodologiese wyse ŉ begrippe‐paar, sodoende Luther se standpunt 

hieroor  te analiseer. Coertzen  se bespreking sal dan ook deurgaans vergelyk word met 

ander  kundiges  se werk  oor  dieselfde  onderwerp. Hieronder  tel  kerkregskundiges  van 

Nederland, soos W. Bakker, J. Plomp, L.J. Koffeman, asook Suid‐Afrikaanse kerkregtelikes, 

soos E.P.J. Kleynhans en F.E. o’B. Geldenhuys, A.D. Pont en C.J. Smit.  

ii. Allerlei  eiesoortige  vorme  van  reg,  soos  personereg,  staatsreg,  verenigingsreg, 

huweliksreg,  arbeidsreg,  en  ook  kerkreg  is  ŉ  werklikheid  waarmee  mense  daagliks 

gekonfronteer word  (Coertzen, 1991:38). Die vraag wat egter beantwoord moet word,  is 

dié na die eiesoortigheid van die kerk se reg. Reeds is daar genoem (1.3.1.1.) dat die 

eiesoortige karakter van die kerk se reg, direk verband hou met die hipotese van hierdie 

studie,  nl.  die  eiesoortige  karakter  van  die  hermeneutiek  van  die  kerkreg. Die  unieke 

karakter  van  die  kerk  se  reg  onderskei  dit  nie  net  van  ander  reg  nie,  maar  is  ook 

fundamenteel  in  die  beoordeling  van  die  eiesoortige  hermeneutiese  karakter  van  die 

kerkreg.   

Vanweë die feit dat die eiesoortige karakter van die kerk se reg (in vergelyking met ander 

reg) nie  sistematies opgeskryf  staan nie,  sal hierdie  tema ondersoek word deur  te  vra 

waaruit  bestaan  die  eiesoortigheid  van  die  kerk  se  reg?  Hierdie  is  ŉ  kritiese  vraag  in 

belang van die breër  studie: Sodra daar vasgestel  is waaruit die eiesoortigheid van die 

kerk se  reg bestaan, kan hierdie eiesoortige elemente bydrae  tot die ondersoek na die 

eiesoortige karakter van die hermeneutiek van die kerkreg.   

Kerkregskundiges staan verdeeld m.b.t. hierdie vraag. Volgens Coertzen  (1991:38‐39)  is 

die eerste antwoord gewoonlik “die Skrif” of die “bronne”, maar krities vra Coertzen of 

dit inderdaad so is dat die unieke karakter van die kerk se reg, daarin bestaan dat dit van 

die Skrif gebruik maak?  Beteken dit dat die Bybel niks te sê het vir ander vorme van reg 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



19 

 

nie? Die eie aard van kerkreg en kerkregering is nie geleë in die gebruik van die Bybel nie, 

maar  volgens Coertzen  (1991:38‐39), eerder  in die wete dat die  kerk  ŉ  “maaksel” van 

God  is, geskape  in Christus  Jesus, en dus ŉ eiesoortige vergadering van mense. Hierdie 

studie argumenteer dan ook vír hierdie siening deurgaans, sodoende die tese te valideer.  

Coertzen  bied  duidelik  ŉ  Gereformeerde  standpunt  omtrent  die  unieke  oftewel 

eiesoortige  karakter  van  die  kerk  se  reg,  in  sy  boek Gepas  en  ordelik  (1991). Nie  net 

verstaan hy die implikasies van ŉ tema wat nie sistematies opgeteken staan nie, maar hy 

maak  ŉ  sterk  argument  t.o.v.  die  bogenoemde  problematiek.  Gevolglik  sal  die  tesis 

hierdie vraag op dieselfde wyse as Coertzen argumenteer. Deurgaans sal daar ook gelet 

word op die  standpunte  van ander  kundiges  in hierdie  verband,  soos die Nederlandse 

kerkregskundiges H. Bouwman, W. Bakker, J. Plomp, L.J. Koffeman, asook Suid‐Afrikaanse 

kundiges soos B.B. Keet, E.P.J. Kleynhans en P.J. Strauss.    

Hoofstuk 2 van die studie sal in twee dele op die bogenoemde twee temas (i en ii) fokus, in 

ŉ poging om die studie in toto te kwalifiseer, asook om bruikbare elemente te identifiseer, 

wat  kan  bydra  tot  die  vraag  na  die  eiesoortige  karakter  van  die  hermeneutiek  van  die 

kerkreg (hoofstuk 3). Dus sal daar  in Deel 1 van Hoofstuk 2, op die verhouding tussen kerk 

en reg gefokus word, en  in Deel 2 van dieselfde hoofstuk, word die eiesoortigheid van die 

kerk se reg ondersoek. Die gevolgtrekkings wat gemaak word in die loop van die ondersoek, 

sal  dien  as metodologiese  rigtingwysers  in  die  bespreking  en  ondersoek  betreffende  die 

eiesoortige hermeneutiese karakter van die kerkreg. Hoofstuk 2 van hierdie studie sluit nie 

net aan by hoofstuk 3 nie, maar bied ook praktiese strukturele riglyne daarvoor.  In die  lig 

hiervan,  sal  daar  in  hoofstuk  2  onderskei  word  tussen  die  standpunte  van  kundiges, 

betreffend die bestaansreg van die kerkreg, asook die elemente wat die kerkreg van ander 

regte  onderskei‐  in  ŉ  poging  om  ŉ  struktuur  te  formuleer  waaraan  hoofstuk  3  kan 

konformeer. 

Hoofstuk 3 fokus op die hooftema van die studie‐ Gereformeerde kerkreg in hermeneutiese 

perspektief. ŉ Onderskeid word getref  tussen die hermeneutiek van die kerkreg en ander 

reg,  in  ŉ  poging  om  die  eiesoortigheid  daarvan  te  bepaal.  Dit  word  dan  gedoen  na 

(aan)leiding van hoofstuk 2. 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



20 

 

In  hoofstuk  3  sal  die  fokus  eerstens  wees  op  die  verhouding  tussen  die  kerkorde  en 

staatswetgewing, en daarna tussen die teologiese en regshermeneutiek. Laasgenoemde sal 

geskied  op  spoor  van  Lategan  se  artikel,  Die  uitleg  van  wetgewing  in  hermeneutiese 

perspektief  (1980).  Volgende  sal  die  fokus  verskuif  na  die  hermeneutiese  aard  van  die 

kerkreg, soos voorgehou deur die Nederlander Braam Van de Beek, waarna die verskillende 

hermeneutiese  hulpmiddels  aandag  sal  geniet.  Hierdie  gedeelte  van  die  studie  sal 

hoofsaaklik steun op die hoogaangeskrewe werk van, Van de Beek. Ook sal Flip du Toit en 

Piet Strauss se bydrae omtrent die uitleg van ŉ kerkorde  leidend wees  in hierdie verband. 

Van de Beek  se werk, Hermeneutiek  van het  kerkrecht  (1992), word wyd  aangehaal deur 

Nederlandse, sowel as Suid‐Afrikaanse kerkregskundiges11. Beide Du Toit en Strauss steun 

ook op Van de Beek‐ maar bied iets ekstra, nl. ŉ Suid‐Afrikaanse kontekstuele interpretasie 

m.b.t. die bogenoemde hulpmiddels.  

Die laaste Hoofstuk (4) doen ŉ validering van die hipotese, deur dit te toets aan die omvang 

van die gevolgtrekkings wat gemaak is in die voorafgaande hoofstukke.  

Die studie sal in toto kwalitatief van aard wees: ŉ Literatuurstudie sal onderneem word wat 

by wyse van analise, evaluering, sintese en vergelyking (as metodes) sal steun, sodoende die 

doel van die studie (1.3.2.) te bereik.  

Met betrekking tot die aard van hierdie studie, word die volgende metodologiese riglyne vir 

die kerkreg12, soos voorgestel deur Coertzen (1991:75‐116; 1993:231‐246), in ag geneem: 

1. Geen  wetenskap  mag  ooit  bepalend  word  vir  die  kerkreg  en  kerkregering  nie 

(1993:242).13  

2. ŉ  Sestal  metodologiese  bakens  (1991:75‐116)  waarmee  die  kerkregskundige 

rekening moet hou14: 

i. Die koninkryk van God as konteks vir die kerk en orde 

ii. Die kerk as ŉ unieke gemeenskap, met ŉ unieke reg of orde 

                                                            
11 Wanneer Strauss (2010) en Du Toit (1991) na Van de Beek se Hermeneutiek van het kerkrecht verwys, doen 
hulle so met die 1991‐publikasiedatum. In hierdie teses word daar na dieselfde werk van Van de Beek verwys, 
maar met die 1992‐publikasiedatum‐ soos dit opgeneem  is  in die  tweede, hersiene en aangevulde druk van 
Van’t Spijker en Van Drimmelen se Inleiding tot de studie van het kerkrecht (1992).   
12 Met sy artikel, Wetenskaplike metodologie en kerkregering (1993), toon Coertzen hoe bepaalde kwalitatiewe 
wysiginge binne ŉ paradigmatiese konstellasie van wetenskaplike uitgangspunte en doelwitte, tot heeltemal 
ander resultate in die praktyk van die kerk se bestaan kan lei. 
13
 Juis in die lig daarvan dat hierdie studie verband hou met meer as een wetenskap. 

14
 Vergelyk ook Botha (1993:9‐10) se noue bespreking hiervan.  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



21 

 

iii. Jesus Christus as die enigste Here en Hoof van die kerk 

iv. Christusregering deur Woord, Gees en dienste 

v. Die opbou van die gemeente as die doel van die kerkreg en kerkregering 

vi. Die  Skrifgegewe  indikatief‐  nl.  heil  in  Christus  en  die  daaruit  voortspruitende 

imperatief om teen die sonde te stry.  

Laastens‐ met  hierdie  studie  is  daar  doelbewus  weerhou  om  oor  bestaande  artikels  as 

gepositiveerde kerkreg (ius constitutum) te skryf, en eerder is ŉ normatief kerkregtelike (ius 

constituendum) vertrek verkies.   

 

1.4.1 Strukturele uiteensetting van die studie 

In die  lig van die voorafgaande gesigspunte, word die eiesoortige hermeneutiese karakter 

van die kerkreg, met  insluiting van die  temas‐ bestaansreg van die kerkreg, en die unieke 

karakter van die kerkreg, struktureel soos volg hanteer: 

Die belang van die  temas‐ bestaansreg van die kerkreg, asook die unieke karakter van die 

kerkreg,  is  oortuigende  argumente  vir  ŉ  teologies‐kerkregtelike  aanpak, met  ŉ  duidelike 

ekklesiologiese onderbou. Die besondere waarde daarvan is in die bostaande uiteensetting 

(1.4.) reeds bevestig.  

Die  breë  strukturering  van  hierdie  studie  word  teologies‐kerkregtelik  bepaal  en  die 

uiteensetting van die problematiek, asook die vraagkomplekse daaromheen, word teen die 

ekklesiologiese agtergrond geplaas. Binne die breë geheel word dan keuses gemaak vir die 

belangrikste dokumente waarmee uitvoerig gewerk word.  

In die laaste hoofstuk word die tese beoordeel. 

Vervolgens ŉ kort uiteensetting van elke hoofstuk: 

 

Hoofstuk 1: Inleiding tot die studie 

Die metodologiese aanpak van die studie is van deurslaggewende belang by die ondersoek 

na  ŉ eiesoortige hermeneutiese karakter van die kerkreg.  In hoofstuk 1 word  ŉ duidelike 

keuse  gemaak  vir  ŉ  navorsingsmetodologie  wat  die  tese  sal  valideer.  Die  eiesoortige 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



22 

 

karakter van die hermeneutiek van die kerkreg, met  insluiting van die  temas‐ bestaansreg 

van die kerkreg, asook die eiesoortigheid van die kerkreg,  is oortuigende argumente vir ŉ 

teologies‐kerkregtelike aanpak, met ŉ sterk ekklesiologiese onderbou. 

 

Hoofstuk 2: Deel 1‐ Kerkreg as reg 

In hierdie deel van hoofstuk 2 word kerkreg as  reg ontleed. Daar word uitgegaan van die 

opvatting‐ indien die kerkreg, ŉ reg van bestaan in die kerk het, en die wese van die reg nie 

in stryd is met die wese van die kerk nie, kan die fokus aanskuif na die volgende tema in lyn 

met die tese van die studie, nl. die eiesoortigheid, oftewel unieke karakter van die  kerkreg.  

Die  standpunte van onder andere Martin Luther, Rudolph Sohm  (asook ander vóór en ná 

hom,  vir  wie  die  kerk  en  reg  nie  versoenbaar  is  nie),  Johannes  Calvyn  (Gereformeerde 

Protestantisme) en ander Gereformeerde  teoloë,  soos Gijsbertus Voetius en H. Bouwman 

word ondersoek.    

 

Hoofstuk 2: Deel 2‐ Kerkreg as eiesoortige reg 

In deel 2 van hoofstuk 2, word kerkreg as eiesoortige reg ondersoek‐ in die belang van die 

breër studie, nl. die vraag na die eiesoortige karakter van die hermeneutiek van die kerkreg. 

Vanweë die feit dat die eiesoortige karakter van die kerkreg (in vergelyking met ander regte) 

nie sistematies opgeskryf staan nie, sal hierdie tema eerstens beoordeel word deur te vra 

waarin bestaan die eiesoortigheid van die kerk se reg? Hierdie is ŉ kritiese vraag‐ nie net vir 

die tema onder bespreking nie, maar ook vir die breër studie: Sodra daar vasgestel kan word 

waaruit die eiesoortigheid van die kerk se reg bestaan, kan hierdie eiesoortige element(e) 

ondersoek word vanuit ŉ hermeneutiese oogpunt.  In deel 2 sal die  fokus dus wees op die 

aard en omvang van die kerkreg, asook die grens (domein‐afbakening) tussen die kerk se reg 

en ander reg.  

 

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



23 

 

Hoofstuk 3: Kerkreg in hermeneutiese perspektief 

In  hierdie  hoofstuk  sal  die  fokus  eerstens wees  op  die  raakpunte  en  verskille  tussen  die 

kerkorde en staatswetgewing, en daarna tussen die teologiese en regshermeneutiek. Hierna 

word die aandag gevestig op die hermeneutiese aard van die kerkreg, waarna die fokus op 

die verskillende hermeneutiese hulpmiddels sal wees.  

Ten opsigte van die breër studie word daar aangevoer dat die temas,  bestaansreg van die 

kerkreg  (hoofstuk 2, D1) en die eiesoortige karakter  van die kerkreg  (Hoofstuk 2, D2), op 

metodologiese wyse bakens bied vir hoofstuk 3. Dit is wel die geval as daar gelet word dat 

hoofstuk 3 uitgaan van die volgende opvattings:  

i. Vanuit ŉ Gereformeerde perspektief blyk dit duidelik dat kerk en reg bestaanbaar  is 

en nie ŉ contradictio in terminis nie. Die kerk se reg kan as behorend tot reg in eie sin 

beskou word, aangesien die reg die gestalte van die genade is (teenoor die opvatting 

dat reg en genade mekaar uitsluit). Die feit dat kerkreg wel moontlik is, beteken daar 

kan gevra word na die unieke karakter daarvan. 

ii. Kerkreg  is  ŉ  eiesoortige  reg  (ius  sui  generis) wat  in  en  vir  die  kerk  as  eiesoortige 

gemeenskap beoefen word.  Die kerk is die objek van die reg en die eie karakter van 

die  kerk  se  reg  blyk  uit  die  geloofsgemeenskap‐  wat  die  “maaksel”  van  God  is. 

Hierdie unieke gemeenskap laat haar regeer deur Christus se Woord en Gees.  

 

Hoofstuk 4: Hermeneutiek van die kerkreg – Eiesoortig? 

In die laaste hoofstuk word die tese van die studie beoordeel en bevestig, na aanleiding van 

die gevolgtrekkings wat gemaak  is  in die voorafgaande hoofstukke, elk met ŉ eie bepaalde 

tema wat direk verband hou met die end‐resulterende validasie van die tese.   

 

1.5. Begrensing van die ondersoek  

Die  studie  is  hoofsaaklik  teologies‐kerkregtelik  van  aard,  en  volg  ŉ  Gereformeerd‐ 

kerkregtelike perspektief. Die ondersoek na die eiesoortige hermeneutiese karakter van die 

kerkreg  is beperk tot die werke van Gereformeerde kerkregskundiges, van o.a. Suid‐Afrika 

en Nederland.  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



24 

 

Aangesien  die  kerkreg  as  subdissipline  van  die  Ekklesiologie  geklassifiseer word  (Strauss, 

1991b:10), sal die studie op ŉ ekklesiologiese onderbou steun. ŉ Verdere afbakening blyk uit 

die presbiteriaal‐sinodale kerkbegrip wat deurgaans voorgehou sal word.  

Doelbewus word  daar met  (beperkte)  geleenthede  na  regswetenskaplike  bronne  verwys, 

soos  Botha  se  inleiding  tot Wetsuitleg  (2005), wat  die  raakpunte  en  verskille  tussen  die 

teologiese en regshermeneutiek belig.  

 

1.5.1. Gereformeerde teologie 

 “Gereformeerde teologie” in hierdie studie, dui op die teologie van die Christelike kerk wat 

haar belydenis en  teologiese paradigma op die Bybel, as die heilige onfeilbare Woord van 

God    fundeer,  soos beskrywend uiteengesit  in die Drie  Formuliere  van Eenheid en ander 

ekumeniese belydenisskrifte (Die Kerkorde, 2007:Artikel 1)15.  

 

1.5.2. Die Presbiteriaal‐Sinodale kerkbegrip 

Die  presbiteriaal‐sinodale  kerkbegrip word  verstaan  as  die  presbiteriaal‐sinodale  sisteem 

van kerkregering, wat die alleenheerskappy van Jesus Christus as die enigste Hoof, Heer en 

Regeerder van sy kerk wil bevorder. Dit hou in dat Jesus Christus sy kerk onmiddellik regeer 

deur Sy Woord en Gees, en middellik deur die ampte wat in die vergadering byeen kom (Van 

Wyk, 1991:85; Pont, 1981:192).  

In  sy werk, Die  presbiteriaal‐sinodale  kerkbegrip,  verduidelik Van Wyk  (1991:85;  vgl.  ook 

Pont, 1981:192) op samevattende wyse dat die presbiteriaal‐sinodale sisteem, nie net die 

amp  van  die  ouderling  inhou  nie,  maar  al  die  ampte  wat  in  die  reformatoriese  kerk 

voorkom.  Die  sinodale  element  dui  nie  slegs  op  ŉ  sinodale  vergadering  as  die  enigste 

vergadering wat bestaansreg het nie, maar die stelsel word getipeer as daardie stelsel waar 

die vergaderinge van die ampte die kerk regeer. Hierby  is  ingesluit die vergadering van die 

kerkraad, sowel as die ringsvergadering en die sinodale vergadering(s).  

 

                                                            
15
 Sien Bylaag 1 van hierdie studie.  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



25 

 

1.6. Die waarde van hierdie studie 

Die waarde van hierdie studie blyk as volg: 

Vir die teologie lê die waarde daarin dat Lategan se voorstel van ŉ interdissiplinêre gesprek 

tussen  die  regswetenskap  en  die  teologie  (op  grond  van  die  hermeneutiek  as 

gemeenskaplike  basis),  aandag  sal  geniet,  asook  een  stap  verder  uitgebou  sal  word‐  ŉ 

interdissiplinêre  gesprek  tussen  die  kerkreg  (as  spesifiek  teologiese  dissipline  gerangskik 

onder die Ekklesiologie) en die regswetenskap (meer spesifiek Wetsuitleg).   

T.o.v. die vakwetenskap kerkreg, sal hierdie studie ŉ bydrae  lewer  tot die ontwikkeling of 

uitbreiding  van  Gereformeerd‐kerkregtelike  kennis  m.b.t.  die  hermeneutiek  van  die 

Gereformeerde kerkreg, asook die vraag na ŉ eiesoortige karakter.   

Met die oog op  ŉ  interdissiplinêre  gesprek  tussen die  kerkreg  en die  regswetenskap,  sal 

hierdie  studie  hopelik  genoegsame  aktuele  punte  aanraak  wat  dialoog  wedersyds  sal 

stimuleer. Die studie sal ŉ bydrae lewer tot die Suid‐Afrikaanse kerkregshistoriese konteks, 

asook  tot  die  regswetenskap  (al  is  dit  nou  net met  die  oog  op  verdere  interdissiplinêre 

gesprekvoering), vanuit ŉ verantwoordelike bewussyn.  

Die  studie  daag  dan  ook  ander  kerkregskundiges  uit  om moontlike  aanknopingspunte  te 

identifiseer‐ t.o.v. die kerkreg, die regswetenskap en die regbank.   

 

1.7. Begripsverheldering 

In belang  van die breër  studie moet daar op die  inhoudelike betekenis  van die  volgende 

begrippe gelet word: 

 

1.7.1. Kerkreg  

 

1.7.1.1. ŉ Algemene definisie 

Bekend  in  Suid‐Afrikaanse  kerkregtelike  kringe  klink die  inleiding  van Kleynhans  (1982:1): 

“Die student van die kerkreg soek voor alles na ŉ antwoord op die vraag: Wat  is kerkreg?” 

Van Wyk (2007:794; kyk ook Botha, 2002:1723) sluit hierby aan wanneer hy daarop wys dat 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



26 

 

verskeie  persone  in  die  verlede  oor  hierdie  vraag  nagedink  het  en  bepaalde  definisies 

daaromtrent  geformuleer  het.  Hedendaagse  kerkregskundiges  soos  Coertzen  (1991:158‐

165)  wys  in  hierdie  verband  na  die  groot  voorlopers  van  hierdie  wetenskap,  wanneer 

kundiges op vergelykende wyse bande trek tussen die verskillende definisies, sodoende om 

ŉ samevattende gevolg te formuleer.16 

In hierdie gees meld Bakker (1992:15) ŉ vroeë definisie van Gijsbertus Voetius (1663‐1676): 

“scientia  sacra  regendi  ecclesiam  visibilem”.  Op  die  rug  van  Voetius  omskryf  Bouwman 

(1970:10)  die  Kerkreg  as  “de  wetenschap,  die  beschrijft  het  recht,  dat  in  de  zichtbaar 

geïnstitueerde kerk geldt en gelden moet.” Ook Haitjema  fokus op kerkreg as wetenskap, 

wanneer hy skryf: “Kerkrecht heeft als vak van wetenschap te doen met de systematische 

beschrijving  van  de  orde  in  het  leven  en  werken  der  kerk”  (aangehaal  in  Coertzen, 

1991:160).  Abraham  Kuyper  definieer  kerkreg  as  die  vak wat  op  ŉ  prinsipieel  teoretiese 

wyse die “architectoniek” van die kerklike instituut uiteensit. Hierdie instituut, skryf Kuyper, 

word nie deur mense uitgedink nie, maar  is ŉ  instelling van Christus wat sy grondbestek  in 

die Heilige Skrif het (Coertzen, 1991:160).   

 

1.7.1.2. Gereformeerde Kerkreg in Suid‐Afrikaanse konteks 

Wat  betref  die  definiëring  van  kerkreg  in  ŉ  Suid‐Afrikaanse  konteks,  wys  Coertzen 

(1991:163) op die bydrae van B.B. Keet in 1924. In sy formulering van ŉ definisie, fokus Keet 

op die  formele beginsels  van Gereformeerde  kerkreg, nl.  soos dit  in die Woord  van God 

neergelê is. Dit hou in dat Christus alleen die Hoof van die kerk is, asook die selfstandigheid 

van die plaaslike gemeente, die presbiteriale vorm van  kerkregering, noodsaaklikheid van 

die  kerkverband en die  regte  verhouding  van  kerke en  staat. Dit  is duidelik dat Keet, die 

Woord,  die  Christusregering  en  die  ampte  beklemtoon.  Later  jare  (1978)  omskryf  Stoop 

kerkreg  as  die  vak  wat  te make  het met  die  organisasie  van  die  kerk  en met  kerklike 

instellinge,  soos  die  ampte  en  ander  gemeentelike  vorme.  Hierna  gaan  hy  voort  en  dui 

daarop  dat  kerkreg  ŉ  sterk  kerkhistoriese  inslag  het17.  Spoelstra  beskou  kerkreg  as  ŉ 

                                                            
16 Sien in hierdie verband Botha (2002:1722‐25), Ungerer (2007:791) en Van Wyk (2007:794‐96).   
17
  Coertzen  (1991:165) merk  op  dat  hierdie  kerkgeskiedenis  benadering  van  Stoop  uniek  is  tot  die  Suid‐

Afrikaanse beoefening van kerkreg. 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



27 

 

teologiese wetenskap, wat die geldende en bindende reëls wat God vir sy kerk gegee het, 

uit die skrif moet opdiep (Coertzen, 1991:165). 

Duidelik blyk dit uit die  laasgenoemde definisies dat die Woord van God as normgewende 

rigsnoer dien. Coertzen (1991:165) brei hierop uit wanneer hy wys dat hierdie ŉ ou lyn van 

die Gereformeerde Reformasie  is, wat deurloop  tot ons dag. Hierteenoor  is daar diegene 

wat  kerkreg  bloot  in  terme  van  organisasie  wil  sien,  dus  sonder  Skrifbinding.  Coertzen 

(1991:165‐66) spreek krities hierteen:  

“Hoe dit ook al sy, uiteindelik kan daar nie weggekom word van dit wat die Skrif oor 

die regering van die kerk  leer nie. Op een of ander wyse moet enige teoloog hom 

ten opsigte daarvan verantwoord, net soos wat hy homself rekenskap sal moet gee 

van die  feit dat die kerk van Christus deur die eeue heen nog altyd ŉ verbintenis 

tussen die Woord en die orde in die kerk gesien en dit dikwels ook bely het.”         

Samevattend,  vanuit  ŉ Gereformeerde  oogpunt  beoordeel,  omskryf  Coertzen  (1991:166) 

kerkreg [as] die teologiese wetenskap wat die organisasie van die kerk in sy Skriftuurlike en 

historiese gestalte bestudeer.     

 

1.7.1.3. Kerkreg, die kerk en die gemeenskap18 

In sy artikel, Wat is kerkrecht? skryf Bakker (1992:13):  

“Bij  ‘kerkrecht’  denkt  men  meestal  aan  het  geheel  van  de  voor  schriften  en 

bepalingen  waarmee  kerken  haar  organisatie  en  werk  zaamheden,  alsook  haar 

betrekkingen naar buite, trachten te rege len. …Toch kan deze laatste niet volstaan 

met  slechts  het  geldende  (positieve)  kerkrecht  te  behandelen.  Als 

wetenschappelijke discipline  zal  zij  kritisch, d.w.z. beoordelend,  te werk moeten 

gaan. Dit betekent dat zij zich niet alleen afvraagt, hoe de kerk  is  ingericht, maar 

ook en vooral, hoe zij behoort te worden ingericht.”  

Volgens hierdie denklyn van Bakker, handel die kerkreg nie slegs oor hóé die kerk  ingerig 

moet word nie, maar ook hoe die kerk  ingerig behóórt te wees. Die wyse waarop die kerk 

                                                            
18
 Vanweë die breër studie se argument‐ dat die kerk, die objek van die reg  is, asook dat die eie karakter van 

die kerk se reg duidelik blyk uit die geloofsgemeenskap, is dit gepas om die kerkreg ook in hierdie lig te stel. 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



28 

 

haar lewe en werksaamhede orden, staan in die reël nie los van die wese en die roeping van 

die kerk, of haar verhouding tot die wêreld en die samelewing nie.  

Daar bestaan meer as een vorm van kerk. In konkrete verskynsel is die kerk ŉ gemeenskap 

van mense, ŉ menslike samelewingsverband, wat bepaalde ooreenkomste toon met ander 

(menslike)  samelewingsverbande,  soos  die  staat.  In  wese  is  die  kerk  egter  ŉ  geestelike 

gemeenskap, ŉ mistieke liggaam van Christus (Bakker, 1992:13). 

Bakker (1992:13‐14) voer aan daar  is twee sye tot die kerk, nl. die “zichtbare ‘buitenkant’” 

en die “onzichtbare ‘binnenkant’”. Die onsigbare kerk is ŉ mistieke en geestelike begrip wat 

nie vir regsordening vatbaar is nie en dus het die kerkreg sleg betrekking op die sigbare kerk 

(Bakker, 1992:14; sien ook Geldenhuys, 1951:2). Die kerk is sui generis (eiesoortig) in eie sin, 

asook  eiesoortig  t.o.v.  ander  reg‐  in  sigbare  gestalte  behoort  sy  aan  Christus  en  kan  nie 

“zonder  meer  beoordeeld  worden  naar  de  regels  en  wetmatigheden  die  voor  andere 

menselijke samenlevingsverbanden gelden” (Bakker, 1992:14).  

 

1.7.2. Kerkorde 

 

Alhoewel die begrip kerkorde nie in die Skrif voorkom nie, [dien] die Skrif homself egter aan 

as die Woord en die wet van God, en behou dit die reg om bepalings en voorskrifte vir die 

kerklike lewe te gee (Smit, 1984:57). In die Gereformeerde teologie word daar oorwegend 

saamgestem  dat  die  beginsels  vir  ŉ  komplete  kerkorde,  tog  genoegsaam  in  die  Skrif 

gegee  is.  In  hierdie  verband  noem  Smit  (1984:59)  die  name  van  Sillevis  Smitt, 

Bronkhorst, Van  Itterzon, Pont en ander gereformeerde kerkregskundiges, wat oordeel 

dat die Skrif wel die beginsels vir ŉ komplete kerkorde voldoende weergee.   

 

Bouwman (1970:327) beskryf die karakter van die kerkorde as volg: 

“Het  karakter  van  de  kerkenordening  is  dus,  dat  zij  de  regelen  aangeeft, welke  op 

grond van het Woord Gods,  in overeenstemming met de belijdenis der kerk, voor de 

goede orde in de kerk nodig zijn.”  

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



29 

 

Volgens Smit (1984:84) is die kerkorde “reëlend van aard, onderskeibaar van kerklike besluit 

en gewoontes, juridies en nie dwingend nie, gegrond op die Skrif en die Belydenis, gebonde 

aan die kerk wat dieselfde kerkregeringsontwerp onderskryf en van toepassing op die kerke 

wat die kerkorde gemeenskaplik in kerkverband aanvaar het, met die doel om die goeie orde 

met behulp daarvan tot eer van God te handhaaf” 

 “Kerkorde” word in hierdie studie verstaan as: 

“...het geheel van de algemene bepalingen, die door de bevoegde kerkelijke instantie 

zijn vastgesteld en schriftelijk gefixeerd om een goede gang van zaken in het kerkelijk 

leven te verzekeren en te bevorderen” (Nauta aangehaal in Du Toit, 1991:46).  

 

Binne die NG Kerk word met “Kerkorde” die huidige 70 artikels verstaan. Volgens Sadler (in 

Du Toit, 1991:46)  is die  reglemente, asook die besluite  van  kerkregtelike aard  (wat  in die 

Kerkordeboek opgeneem is) tegnies nie deel van die Kerkorde nie, maar tog ŉ onontbeerlike 

vergestalting van die toepassing van hierdie artikels, aangesien daaraan ook gehoorsaamheid 

vereis word.  

 

1.7.3. Reg  

“Baie  is al geskryf oor die vraag wat  ‘die reg’ behels. Geen enkele korrekte antwoord  is al 

gevind nie” (Kleyn & Viljoen, 2002:1). Inleidend tot sy studie oor die wese van die reg, merk 

Geldenhuys (1951:2) dat daar nooit eenstemmigheid bereik sal word oor die vraag wat reg 

is nie. Van der Linde (in Kleynhans, 1982:4; vgl. ook Keet, 1963:1‐3; Koffeman, 2009:84) sluit 

hierby aan wanneer hy vind dat ŉ algemeen aanvaarde regsbegrip nie bestaan nie. Voorts in 

hierdie  verband,  wys  Geldenhuys  (1951:2;  sien  ook  Du  Plessis,  1999:37‐38)  waarop  die 

Grieke noem ŉ chaos modernen Anschauungen. Hierdie chaos was te wyte aan die val van 

die natuurreg a.g.v. die opkoms van die evolusionistiese of historiese skool onder Friedrich 

Karl  von  Savigny  (1779‐1861),  wat  die  twee  grondpilare  van  die  natuurreg,  nl. 

onveranderlikheid en algemene geldigheid, [weggeslaan] het. Met die val van die natuurreg 

ontbrand die stryd tussen die verskillende skole, wat twee hoofstrome erken, nl. wilsreg (jus 

voluntarium)  of  reg wat  nie  in  die menslike wil  sy  oorsprong  vind  nie.  Die  oplossing  vir 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



30 

 

hierdie stryd, voer Geldenhuys  (1951:14) aan, moet gesoek word  in ŉ kombinasie van dié 

twee rigtings: 

“Naas die in die gemeenskap gegroeide reg, wat steun op die regsbesef van 

die gemeenskap, bestaan daar ook die gewilde reg (jus voluntarium); en vir 

die bestaan daarvan is dit nie afhanklik van die wyse waarop dit ‘gewil’ is nie, 

deur die heerser, deur die Volksvergadering of parlement, of ook van die feit 

dat dit beklee is met ŉ sanksie al dan nie, mits dit maar deur die gemeenskap 

as  bindend  erken  word.  M.a.w.  reg  is  geldende  bindende  reëls  vir  die 

menslike samelewing.”  

Hierdie definisie van Geldenhuys lei hom om die essensiële kenmerke van reg te identifiseer 

(1951:14‐15): 

i. Die reg is bindend, terwyl moraal vrylatend is. Moraal doen ŉ beroep 

op die indiwidu, terwyl die reg ŉ bindende verpligting voorskryf. 

ii. Die reg is heteronoom, algemeen geldende reëls wat elke persoon as 

persoon beheers, terwyl willekeur geen algemene gelding kan verkry 

nie. 

iii. Die  reg  gaan  oor  die  lewe  uiterlik  sowel  as  innerlik.  Regsreëls  het 

betrekking op menslike handelinge, sowel as op gebeurtenisse.  

iv. Reg  is  geldende  reëls.  Dit moet  deur  die  gemeenskap  vir  wie  dit 

gestel  is as geldend beskou en aanvaar word. Dwang moet dikwels 

gebruik word om die  reg  te handhaaf, maar dwang behoort nie  tot 

die wese van die reg nie. 

In hul bespreking van die reg as “sosiale kontrak”, wys Kleyn & Viljoen (2002:2) op 

die volgende “kenmerke van ŉ ideale beeld van die reg”: 

i. Dit bestaan uit reëls of voorskrifte wat menslike  interaksie moontlik 

maak en reguleer. 

ii. Dit orden ŉ samelewing en gee sekerheid. 

iii. Die  reëls word deur  staatsinstellings  toegepas of geïnterpreteer en, 

indien nodig, afgedwing.   

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



31 

 

In weerwil van die gebrek aan eenstemmigheid oor die wese van die  reg, vind Kleynhans 

(1982:4) dat daar wel basiese beginsels daarvoor bestaan, waaroor redelik eenstemmigheid 

bereik is: 

i. Die  reg  veronderstel  altyd  ŉ  gesag  of  mag  wat  dit  vasstel  en  handhaaf 

wanneer geskend word. 

ii. Die reg vloei voort uit die wil van die bevoegde orgaan, ŉ sosiale outoriteit. 

iii. Die  reg het  te make met die  verhouding waarin die  een mens  tot  ŉ  ander 

staan, en dat dit in hoofsaak oor uitwendige handelinge gaan. 

iv. Regsgeleerde onderskei tussen objektiewe en subjektiewe reg. Objektiewe reg 

het te doen met die norme wat aan die regsverhouding ten grondslag lê. Die 

subjektiewe  reg  handel  oor  die  bevoegdheid  om  dinge  te  doen  wat  op 

objektiewe reg steun en daardeur beskerm word. 

v. Die regsgeleerdheid  (as wetenskap wat die beginsels van die reg ondersoek) 

word as normatief beskou. Dit beskryf nie alleen nie, maar sê ook wat behoort 

te wees, en nie alleen na wat as reg beskou word nie. 

vi. In die kerkreg of  jus ecclesiasticum word onderskei tussen  jus constituendum 

en jus constitutum. Eersgenoemde dui op die reg soos dit volgens die Woord 

van  God  behoort  te  wees.  Laasgenoemde  dui  op  die  reg  soos  dit  werklik 

bestaan.   

Ook  die  werk  van  die  Nederlandse  kerkregskundige  Brouwer  (in  Koffeman,  2009:84‐85) 

getuig  van  ŉ  ontwykende  karakter  as  dit  kom  by  ŉ  definisie  vir  die  reg.  Hy  bied  geen 

beskouing  van  die  reg  nie,  maar  omskryf  eerder  wat  reg  is,  deur  te  fokus  op  sekere 

kenmerke: 

i. Recht  maakt  aanspraak  op  gezag  (en  veronderstelt  dus  een  bevoegdheid  tot 

normstelling en een verbindende kracht). 

ii. Nader  toegespitst:  recht maakt aanspraak op het hoogste en alomvattende gezag 

binnen een samenleving. 

iii. Recht vestigt een geweldsmonopolie. 

iv. Recht maakt aanspraak op juistheid 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



32 

 

1.7.4 Kerkregtelike en Juridiese taalgebruik 

Vir  doeleindes  van  hierdie  studie, moet  daar  op  die  volgende  kerkregtelike  en  juridiese 

taalgebruik gelet word: 

i. Om uitdrukking te gee aan die eiesoortige karakter van die kerkreg (beide die reg ín 

en die reg vír die kerk) verkies sommige kerkregskundiges, om eerder van die orde van 

die kerk te praat, i.p.v. die reg van die kerk. Coertzen (1991:38) meen die gebruik van 

hierdie ander benaming, stel dit nie altyd duidelik waarin die eiesoortigheid van die 

kerk  se  reg  geleë  is  nie:  “Netsowel  kan  die  begrippe‐  kerkreg  en  kerkregering 

gebruik word, solank dit duidelik  is dat die kerk se reg  fundamenteel anders  is as 

ander vorme van die reg” (Coertzen, 1991:38).    

ii. Dit  is belangrik om te onderskei tussen die terme kerkreg en kerkregering, beide  in 

hul uniekheid en onderlinge korrelasie. Volgens Van Wyk (2007:795) word daar veral 

in  Gereformeerde  kringe  ŉ  onderskeid  getref  tussen  dié  twee  terme.  Coertzen 

(1991:xi) tref die volgende onderskeid:  

 

“Kerkreg is die wetenskap wat nadink oor wat die Skrif vir ons  leer oor die 

orde  vir  die  kerk  van  Christus,  wat  die  gang  van  die  orde  deur  die 

geskiedenis heen naspoor en wat wil help om die orde vir die kerk ook tot ŉ 

orde  in  die  kerk  te  maak.  Kerkregering  is  die  praktyk  van  elke  dag  se 

kerkwees  waarin  gestalte,  uitvoering,  aan  die  resultate  van  kerkreg  as 

wetenskap gegee word.” 

 

iii. ŉ Reg (a right) word gewoonlik  in Afrikaans beskryf as ŉ subjektiewe reg. Dit  is die 

regsverhoudinge of –betrekkinge waarin mense (regsubjekte) tot mekaar staan (Du 

Plessis & Du Plessis, 1995:127, 135‐136).   

iv. Die  reg  (the  law)  bestaan  uit  alle  vorms  van  die  reg  (o.a.  gemenereg, wettereg, 

inheemse  reg,  regspraak). Dit  is die  reg  in objektiewe sin.  (Du Plessis & Du Plessis, 

1995:145‐46).   

v. ŉ Wet (a law) is ŉ geskrewe statuut of regsreëls, uitgevaardig deur diegene van die 

staat, wat die gesag het om dit te doen (Kleyn & Viljoen, 2002:45; Botha, 2005:7). 

vi. Regspraak  is  die  reg,  soos  dit  deur  die  Hof  in  spesifieke  sake  bevind  is  (Kleyn & 

Viljoen, 2002:60; Botha, 2005:8).  In die Suid‐Afrikaanse  regstelsel word bepaal dat 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



33 

 

die  bevindings  van  ŉ  hoër  hof,  laer  howe  of  howe  van  gelyke  status  bind  (ook 

bekend  as die presedenteleer of  stare decisis)  (Du Plessis & Du Plessis, 1995:207; 

Botha, 2005:8). 

vii. Die  uitleg  van  wette,  oftewel  wetsuitleg,  bestudeer  die  reëls,  vermoedens  en 

prosedures wat by interpretasie, verstaan en toepassing van wetgewing gevolg moet 

word,  sodoende  die mees  korrekte  betekenis  van wetgewing  vas  te  stel  en  op  ŉ 

praktiese situasie toe te pas. Dit  is ŉ onderafdeling van die  juridiese uitlegkunde of 

die regshermeneutiek (Du Plessis & Du Plessis, 1995:226; Botha, 2005:1).      

 

 

1.7.5 Hermeneutiek 

 

1.7.5.1 Algemeen 

Met  sy  interpretasie  van  die  begrip  hermeneutiek,  fokus  Thiselton  (1992:31)  op  wat  hy 

noem “transforming  texts”. Hiervolgens het  tekste die vermoë om die persepsie, verstaan 

en aksies van die leser en lesersgemeenskap te vorm, asook te transformeer.  As voorbeeld 

in  hierdie  verband  wys  Thiselton  (1992:31)  op  juridiese  tekste,  mediese  tekste  en 

Bybeltekste. Andersom kan óók tekste transformasie ondergaan, aan die hand van die leser 

en  lesersgemeenskap. Die  leser kan byvoorbeeld die  teks misverstaan, misinterpreteer en 

gevolglik misbruik. Wetend of onwetend gee die leser soms vorm aan die teks, soveel so dat 

dit uiteindelik  ŉ meganisme word wat nadelig  kan wees  vir ander  se bestaan.  ŉ Verdere 

moontlikheid  wat  Thiselton  (1992:31)  identifiseer,  is  dié  wanneer  die  leser  of 

interpreteerder die teks toerus met nuwe betekenis, vir ŉ nuwe konteks of situasie.  

Met die bogenoemde in gedagte, maak Thiselton (1992:31) m.i. ŉ belangrike opmerking: 

“Hermeneutics  entails  a  study  of  the  processes  and  operative  conditions  of 

transforming  texts,  in  both  senses  of  the  phrase.  It  also  raises  a  large  network  of 

related questions about goals and models of  interpretation, and what each may be 

thought to presuppose and to effect… Hermeneutics has suffered grievously from the 

attempts  of  theorists  to  use  one  particular  paradigm  as  a  explanatory model  for  a 

large variety of texts.” 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



34 

 

Histories word  die  term  hermeneutiek  afgelei  van  die  Griekse  woord  hermeneuein,  wat 

beteken “om te  interpreteer”. Hermeneuein word oorspronklik toegeskryf aan Hermes, die 

boodskappergod  van die antieke Grieke, wie  se  taak dit was om die boodskappe van die 

gode, aan gewone mense oor te dra, uit te lê en só verstaanbaar te maak (Mueller‐Vollmer, 

1986:1). 

Hoewel die begrip hermeneutiek op verskeie maniere gedefinieer kan word, staan dit sedert 

die  sewentiende  eeu  bekend  as  die  “wetenskap  of  kuns”  wat  besin  oor  “teorieë  van 

interpretasie  en  kommunikasie”  (Van  Aarde,  2004:1105).  Sedert  die  Verligting‐era  in 

Europa, is antieke tekste interpreteer deur die tradisie agter die diskoers (historiese kritiek) 

te ondersoek, asook te  fokus op die verhouding tussen die  linguïstiese en  literêre patrone 

binne  die  diskoers  (strukturalisme  as  eksegetiese  benadering).  Hedendaags  klink  die 

uitdrukking  “hermeneutiek  van  agterdog”  (ook  bekend  as  “hermeneutiek  van  suspisie”) 

kenmerkend  wanneer  daar  gepraat  word  van  ŉ  interpretasie,  wat  die  sogenaamde 

“onmiddellike betekenis” van literêre kommunikasie wantrou (Van Aarde, 2004:1105).  

 

1.7.5.2. Hermeneutiek en hierdié studie 

Van rigtinggewende belang vir hierdie studie  is hoe hermeneutiek hier verstaan en beskryf 

word, asook wat met die hermeneutiek  van die  kerkreg bedoel word.  Sake  van belang  in 

hierdie verband  is die hedendaagse verdeeldheid onder Gereformeerde  lidmate en  teoloë 

oor  Bybelverklaring  en  toepassing,  asook  die  problematiek  van  ŉ  multidissiplinêre 

hermeneutiek.  

 

i. Gereformeerde Skrifverklaring 

Wanneer daar gelet word op onlangse artikels soos, Probleme rondom die verklaring van die 

Bybel in gereformeerde teologie19, Probleme rondom die Bybel in gereformeerde teologie20, 

Die gereformeerde Skrifbeskouing en die verrekening van die sosiohistoriese konteks  in die 

eksegeseproses21,  is  dit  geen  geheim  dat  daar  die  afgelope  tyd  in  gereformeerde  kringe 

aktuele debat bestaan omtrent  Skrif‐interpretasie en uitlegmetodes nie. Deel  van hierdie 

                                                            
19 Van der Walt (2009). 
20
 Van der Walt (2008).  

21
 Grönum & Janse van Rensburg (2004).  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



35 

 

problematiek  is hoe  ‘hermeneutiek’ verstaan moet word, asook hoe die verhouding tussen 

‘eksegese’ en  ‘hermeneutiek’ daarna uitsien. Steenkamp & Van Aarde  (1991:473) praat  in 

hierdie verband van “die onderskeid tussen ‘metode’ en ‘benaderingswyse’”.  

 

Met hul  artikel, Die  hermeneuse  van  die  skrif met die oog op  hedendaagse  kerklik‐etiese 

vraagstukke, beywer Coetzee et al  (1980:12) hulself om “hermeneutiek  in die  tradisionele 

sin”  te verstaan, en “nie  in die sin van die sg. Nuwere hermeneutiek wat bykans die hele 

teologie wil  insluk onder  ‘Hermeneutiek’ as die hele proses van  ‘verstaan’ van die Skrifte 

nie.” 

 

Hermeneutiek,  volgens  Coetzee  et  al  (1980:12),  is  “die wetenskaplike  dissipline  wat  die 

beginsels en reëls vir die praktiese eksegese teoreties ondersoek, toets en vasstel”, terwyl 

eksegese  gedefinieer word  as  “uitlegkunde  of  uithaalkunde.”  Eksegese,  vir  Coetzee  et  al 

(1980:12),  dui  op  die  “verstaanproses  waarbinne  vasgestel  word,  wat  die  skrywer 

oorspronklik vir sy lesers gesê het en wou sê.” Die Hermeneutiek beskerm die eksegeet teen 

“willekeur en  inkonsekwensie”, wanneer dit “besin oor die vrae waarvoor die eksegeet  te 

staan kom”, asook wanneer dit die “beginsels en metodes van Skrifverklaring bestudeer en 

die basiese reëls daarvoor neerlê” (Coetzee, et al. 1980:12).  

 

In  terugblik  op  die  verlede, meld  Van  der Walt  (2009:17)  dat  eksegese  “sy  onskuld  en 

eenvoud verloor” het, en kan dit volgens hom “nie langer net besig wees met wat letterlik in 

die teks staan, en die toepassing van ŉ aantal  logiese  letterkundige reëls nie.” Ter stawing 

haal hy (2009:17‐18) vir Troos aan:  

 

“... dat ons verstaan van teksten niet slechts een kwestie van grammatica en logika is, 

maar primair... de  zaak  van onze  volledige werklijkheidsbeleving  en  ‐beschouwing, 

met  andere woorden:  van onze  levensbeschouwlijke en wijsgerige  totaliteitsvisie... 

de theologische hermeneutiek  is veel meer dan de toepassing van vijf of tien regels 

voor exegese.”  

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



36 

 

Hierdie  stroming  het  die  aandag  op  ŉ  feitlike  situasie  gevestig,  wat  die  gereformeerde 

teologie nie kan ontken nie. Die implikasie hiervan is dat selfs die kleinste van skuiwe in die 

hermeneutiek, massiewe en radikale konsekwensies inhou vir die teologie.  

Nog ŉ tema wat die studie direk raak, is dié van ŉ multidissiplinêre hermeneutiek tussen die 

teologie en ander wetenskappe.    

 

ii.  ŉ Multidissiplinêre hermeneutiek 

In sy publikasie, New horizons  in hermeneutics (1992), wys Thiselton op ŉ spanning wat hy 

ondervind wanneer hy  tegelykertyd  aan  twee  tipe  lesers  skryf, nl.  diegene wat onderrig, 

navors  en  studeer  aan  Universiteite  en  dié  wat  praktiese  vrae  ondersoek  omtrent  die 

Bybelse geskrifte, in belang van die christendom. In hierdie verband skryf Thiselton: 

“...within a multidisciplinary frame these two sets of concerns become one single set 

of concerns in hermeneutics.”   

Thiselton (1992:4‐8) gaan voort en verduidelik hierdie problematiek aan die hand van onder 

andere Paul Ricoeur se hermeneutiek, asook hermeneutiese ontwikkelinge post‐Gadamer: 

Ricoeur  se  hermeneutiese  teorie  is  volgens  Thiselton  eksplisiet  multidissiplinêr.  Hy 

ondersoek die bydrae van Freudiaanse kategorieë as metodologiese middels van suspisie en 

kritiek,  terwyl  hy  ook  die  kreatiewe  mag  van  simbole,  metafore  en  narratiewe  in  teks 

(spesiaal  in  Bybelse  diskoers)  ondersoek.  Algemeen  bekend  omtrent  Ricoeur  en  óók  die 

onlangse  literêre  teorie,  is  die  vraag:  “what  does  this  text  do?”  In  hierdie  verband 

verduidelik Thiselton (1992:5):  

“The  very  formulation  of  this  question,  however,  raises  a  multitude  of  critical 

questions  in philosophy,  theories of  language, and  socio‐critical  theory. Can we, or 

should we,  seek  to  find  kriteria which  determine  the  validity  of what  a  text  does 

within  this  or  that  community  or  for  this  or  that  occasion?  Can  we  welcome  a 

pluralism that might be satisfied as long as texts do something?”  

ŉ  Sleutel‐aspek wat multidissiplinêre hermeneutiek  konfronteer  (in beide Universiteite en 

die  Christen‐gemeenskappe)  is  die moontlikheid  en  rol  van  ŉ meta‐kritiek.  Hierdie  saak 

ontlok van Thiselton  (1992:5): “...can we critically  rank  the different   kriteria by which we 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



37 

 

judge what counts as meaningful or productive effects of texts within this or that context of 

life”.  Aan  die  eenkant  van  die  spektrum  staan  kontekstueel‐realitief  sosio‐pragmatiese 

hermeneutiek. Dit  is die effek wat die teks op my en my gemeenskap het22. Aan die ander 

kant van die spektrum staan ŉ meta‐kritiese en sosio‐kritiese hermeneutiek:  

“Here the search for some metacritical ranking is not given up: some trans‐contextual 

basis is sought for the comparative evaluation of contextual kriteria of interpretation 

and indeed for the purposes in relation to which each set of kriteria gain its currency” 

(Thiselton, 1992:6). 

 

ŉ Verdere sameloping tussen teologie, Christen‐aksie en multidissiplinêre hermeneutiek blyk 

uit die hermeneutiese ontwikkelinge, post‐Gadamer,  soos die  sosio‐kritiese hermeneutiek:                     

“Socio‐critical hermeneutics seeks to unmask uses of texts which serve self‐interests or the 

interests  of  dominating  power‐structures”  (Thiselton,  1992:6).  Hiervolgens  kan  tekste 

gebruik word vir sosiale manipulasie of beheer, óf die magtiging van sekere waardes wat die 

belange van ŉ spesifieke individu of maatskappy bevorder. Hier bied die sosio‐kritiese teorie 

van Habermas en ander, ŉ kritiese raam wat dan ook as  teoretiese middel kan dien  in die 

benadering  tot  die  bevrydingsteologie.  Die  idee  rondom  die  bevryding  en  verlossing  van 

verdruktes,  staan parallel met die bevrydings‐hermeneutiek  van  Latyn Amerika, Swart  ‐en 

Feministiese teologie.   

Regdeur  sy  publikasie  poog  Thiselton  dan  om  hierdie  spanning  te  behou‐  tussen  die 

onvermydelike hermeneutiese pluralisme en die noodsaaklike meta‐ kritiese status van sake 

soos  die  verbod  op  afgodery,  die  boodskap  van  die  kruis  en  die  universaliteit  van 

eskatologiese belofte. Thiselton (1992:612) kom tot die som: 

 

“Christian  theology would move  into  self‐contradiction  if  it  ceased  to evaluate  the 

prohibition  of  idolatry,  the  message  of  the  cross,  and  the  universality  of 

eschatological promise as merely context‐relative, as the product or construction of a 

particular social culture with no claim to offer a universal critique of life and thought, 

and even a metacritique of other criteria of thought, understanding, and action. We 

need to explore both of these axes of life‐world and trans‐contextual critique before 

                                                            
22
 Hierdie hermeneutiese lyn loop regdeur die Piëtisme, radikale leser‐antwoord teorie, pragmatiese vorm van 

narratiewe teologie en postmoderne elemente van literêre teorie (Thiselton, 1992:6).  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



38 

 

we can  fully grasp the degree of complexity with which they  interact  in a theory of 

hermeneutics which is compatible with Christian theology.”   

 

1.7.5.3. Gevolgtrekking 

Met die voorafgaande wou ek  toon dat die hermeneutiek  (as dissipline), die onderwerp van 

heelwat bespreking was,  is en  vorentoe nog  sal wees. Ook wou ek wys dat die onderskeid 

tussen  eksegese  en  hermeneutiek  ŉ  komplekse  saak  is  in  Gereformeerde  kringe.  Verder 

bestaan daar die werklikheid van  ŉ multidissiplinêre hermeneutiek, waarmee daar  rekening 

gehou moet word.  

Beide die laasgenoemde sake is van toepassing op hierdie studie, en gevolglik is die volgende 

keuses doelbewus uitgeoefen in belang daarvan: 

 
i. Die spanning tussen (a) eksegese en hermeneutiek, asook tussen (b) ŉ hermeneutiese 

pluralisme en ŉ meta‐kritiese status van sake, word meereken by hierdie studie.  In 

die saak van ŉ hermeneutiese pluralisme, asook ŉ meta‐kritiese status van sake (dus 

die  saak  rakende  ŉ multidissiplinêre  hermeneutiek,  soos  in  die  geval  van  hierdie 

studie),  sal  ŉ  algemene  hermeneutiek  vir  die  geesteswetenskappe  van  groot  nut 

wees; veral  in die geval waar gemene uitlegmetodes  ter sprake  is  (soos  te sien by 

die teologie en die regswetenskap). 

ii. Aangesien die  teologiese en  regshermeneutiek nie  geïsoleerde dissiplines  is nie, 

maar  ŉ  inherente deel uitmaak  van  ŉ  algemene hermeneutiek  vir  die  geestes‐

wetenskappe, sal die fokus deurgaans wees op die  uitlegmetodes wat vir beide die 

teologie  en  regswetenskap  geld‐  soos  die  literêre,  strukturele,  historiese  en 

sistematiese hermeneutiek.  

iii. In hierdie studie word hermeneutiek verstaan as “die teorie van die uitleg van tekste” 

d.w.s. die tegnieke, metodes en benaderings waarmee tekste interpreteer word.  

iv. Alhoewel die “hermeneutiek van die kerkreg” op die Skrif, belydenisskrifte, kerkorde 

en liturgiese formuliere van toepassing is, sal die fokus in hierdie studie hoofsaaklik 

wees  op  die  uitleg  en  interpretasie  van  die  Kerkorde.  Dit  beteken  dat  die 

“hermeneutiek  van die  kerkreg” hier  verstaan word  as die  tegnieke, metodes  en 

benaderings waarmee die Kerkorde uitgelê en interpreteer word.  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



39 

 

HOOFSTUK 2                                                                                                  

DEEL 1                                                                                                        

KERKREG AS REG 

 

 

2.1. Inleiding tot Deel 1 

In  sy  gepubliseerde  proefskrif,  Die  regsposisie  van  kerkraad,  ring  en  sinode,  merk 

Geldenhuys (1951:1) dat die regsgeleerde wat kerkreg wil behandel, op twee moeilike vrae 

stuit: “Wat ons onder die begrip Kerk moet verstaan, en wat die verhouding daarvan is tot 

die  begrip  reg  in  juridiese  sin.”  Hierop  gee  hy  rigting  met  nóg  ŉ  vraag,  nl.  óf  kerkreg 

inderdaad as behorende tot reg in eie sin beskou kan word? 

In hierdie verband skryf Van der Ploeg (2004:25‐26): 

“Op  zich  onttrek  het  ‘heilige’,  de  Godsverering,  zich  aan  het  recht.  Godsverering 

veronderstelt  een  zich  overgeven/onderworpen  weten  aan  God,  het  hogere.  De 

daarbij  ‘van  hogerhand’  gegeven  regels  zijn  niet  vergelijkbaar met  de  regels  van 

mensen. …vanuit  de  christelijke wijsbegeerte  der wetsidee meent  dat  ondanks  de 

bijzondere  bestemmingsfunctie  van  de  kerk  in  het  geloofsaspect  in  het  burgerlijk 

recht voor haar geen uitzonderingspositie dient te bestaan.” 

Hierdie konflik tussen kerk en reg is ŉ eeue oue spanning wat reeds sedert die Reformasie in 

die 16e eeu na vore gekom het  in die uiteenlopende standpunte van onder andere Martin 

Luther en Rudolph Sohm (Coertzen, 1991:4; Strauss, 2010:1; Plomp, 1992:33). Die antwoord 

op hierdie oue vraag, volgens Coertzen (1991:2‐4), is nie alleen vir die vakwetenskap kerkreg 

van belang nie, maar het ook verreikende gevolge vir die praktyk van kerkregering23:  

“Wie die wese van die kerke en die orde  (reg)  in die kerk  skei asof hulle niks met 

mekaar te make het nie, kan byvoorbeeld óf in ŉ kerklike docetisme verval waarin die 

sigbare  kerk nie  as werklike  kerk beskou word nie, maar  as  ŉ  skynkerk met  al die 

moontlikhede van wanpraktyke wat daarvan verbode  is, óf hy moet die daarstelling 

en uitoefening van die orde  in die kerk uit die hande van die kerk neem en  in die 

hande van iets of iemand anders plaas, gewoonlik die owerheid.”  

                                                            
23
 Ook ander kerkregskundiges is dit eens dat dit noodsaaklik is om ŉ verantwoorde beskouing te handhaaf oor 

die verhouding tussen kerk en orde. Sien Strauss (2010:1) en Plomp (1992:34‐37) in hierdie verband. 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



40 

 

Nog ŉ wanpraktyk  (Coertzen, 1991:3‐4; vgl. ook Strauss, 2010:1)  in hierdie verband  is dat 

die  orde  slegs  i.t.v.  die  burgerreg  beskou  word,  en  dat  die  beskouing  dan  op  die  kerk 

oorgeplant en sodoende in die kerk ingedra word‐ soveel so dat die kerk sy eie orde as tipies 

burgerregteliks beskou.   

Coertzen (1991:4; sien ook Van der Ploeg, 2004:24‐25) wys op ŉ derde probleem, nl. dat die 

kerk nie altyd  in  staat  is om op  ŉ  teologies verantwoorde wyse antwoorde  te verskaf op 

kerkregtelike probleme wat opduik nie. Coertzen (1991:4)  is oortuig dit kan daartoe  lei dat 

kerklike probleme opgelos word met regsmetodes wat analoog is aan ander vorme van die 

reg, en wat vreemd is aan die regering van die kerk.  

In hierdie deel van hoofstuk 2 sal kerkreg as reg ontleed word. Die fokus sal wees op vrae 

soos‐  is  kerkreg moontlik?  Het  kerkreg  ŉ  reg  van  bestaan  in  die  kerk?  Is  kerkreg  nie  ŉ 

contradictio in terminis nie? Kan kerkreg as behorende tot reg in eie sin beskou word?  

Sodra daar bevestigend geantwoord kan word, op die vraag óf kerkreg ŉ  reg van bestaan 

het,  kan  die  fokus  aanskuif  na  die  unieke  karakter  van  die  kerkreg,  asook  (daarna)  die 

eiesoortige hermeneutiese karakter van die kerkreg.  

ŉ  Verdere  rede  waarom  kerkreg  as  reg  oorweeg  word,  is  ŉ  geval  van  soort met  soort 

vergelyk‐  reg met  reg. Die vraag of kerk en reg saam kan bestaan  (ín die kerk, en as reg), 

kwalifiseer dus die vraag na die eiesoortigheid van die kerkreg (in vergelyke met ander reg), 

asook die vraag na die eiesoortige karakter van die hermeneutiek van die kerkreg.  

Vervolgens sal die bogenoemde sake beoordeel word, deur die uiteenlopende standpunte 

omtrent  die  verhouding  tussen  kerk  en  reg,  soos  in  die  loop  van  die  geskiedenis,  te 

oorweeg.  Die  standpunte  van  onder  andere Martin  Luther,  Rudolph  Sohm  (asook  ander 

vóór  en  ná  hom  vir  wie  die  kerk  en  reg  nie  versoenbaar  is  nie),  Johannes  Calvyn 

(Gereformeerde Protestantisme) en ander Gereformeerde  teoloë,  soos Gijsbertus Voetius 

en H. Bouwman word ondersoek.    

Soos  reeds  vermeld‐  hierdie  beoordeling  geskied  op  spoor  van  Coertzen  se  noukeurige 

bespreking van standpunte oor kerk en orde (reg), in sy boek Gepas en ordelik (1991), terwyl 

daar deurgaans na ander kundiges verwys sal word.  

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



41 

 

2.2. Martin Luther 

“Kerkrecht  is  overbodig  als  het Woord maar  op  de  juiste wijze wordt  verkondigd. 

Luther had niet veel op met regelaars:  ‘Guter Jurist, böser Christ’” (Van Drimmelen, 

2004:17).  

In sy bespreking van die standpunte oor kerk en orde  (reg), wys Coertzen  (1991:4) daarop 

dat dit geen eenvoudige taak is om Luther se siening van kerk en reg vas te stel nie: vanweë 

die  feit dat  reg en geloof  [diep]  ineengrypend was  in die Middeleeue, en wie  tot ŉ nuwe 

geloofsbegrip en daarmee tot ŉ nuwe kerkbegrip sou kom, moes noodwendig ook tot nuwe 

insigte m.b.t.  reg  kom.  In  ŉ  poging  om  Luther  se  siening  oor  kerk  en  reg  te  pen, maak 

Coertzen (1991:5‐12) van drie begripspare gebruik, nl. wet en evangelie, die ryk van God en 

die ryk van die wêreld, en sigbare en onsigbare kerk. 

 

2.2.1. Wet en Evangelie 

Volgens Coertzen (1991:5) wou Luther met die teenstelling van die begrippe‐paar “Wet en 

Evangelie”  ŉ  dubbele  protes  rig:  Enersyds  teen  die  Roomse  kerk,  wat  God  se  Woord 

ondergeskik gemaak het aan die reg van die Rooms‐Katolieke Kerk, en andersyds teen die 

skolastieke  teologie  wat  die  regverdiging  deur  die  geregtigheid  van  God  ondergeskik 

gemaak het aan  ŉ  regverdiging kragtens goeie werke, wat dan onder die wet, m.b.v. die 

heiligmakende genade volbring word.  

By  Luther  was  daar  geen  sprake  van  ŉ  gelyke  of  newegeskikte  verhouding  t.o.v.  wet  en 

Evangelie nie. Coertzen  (1991:5) wys daarop dat die wet vir Luther ondergeskik was aan die 

Evangelie, ook omdat dit nie die mens tot geregtigheid voor God kon bring nie. Die enigste 

moontlikheid tot geregtigheid voor God  is deur die  lex Christi, d.w.s. die Evangelie, en dit  is 

ook deur laasgenoemde dat die lex Dei werklik verstaan kan word.  

Luther erken ŉ drieërlei gebruik van die wet, nl. die usus  theologicus: om die mens van sy 

sonde te oortuig, die usus politicus: om die goddeloses in toom te hou en die usus didacticus: 

om die lewe van die gelowiges te orden. Volgens Corecco (in Coertzen, 1991:5) het Luther 

dit egter probeer vermy om van die derde gebruik van die wet te praat, aangesien hy van 

mening was dat die regverdiging kragtens die Evangelie, reeds die wortel van ŉ nuwe  lewe 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



42 

 

vir die mens is en dat die sogenaamde usus didacticus of paraeneticus, die moontlikheid bevat 

om klem te lê op die werke van die mens. 

 

2.2.2. Luther se twee ryke 

Coertzen (1991:6‐7) wys daarop dat Luther se standpunt oor die twee ryke, op verskillende 

maniere verstaan word.  In hierdie verband verduidelik hy die sieninge van onder andere P. 

Althaus, Johannes Heckel en Erik Wolf‐  

Althaus24 is van mening dat Luther ŉ radikale skeiding tussen die ryk aan die regterhand en 

die  ryk  aan  die  linkerhand  geleer  het.  Die  skeiding  is  by wyse  so  radikaal  dat  dit  enige 

moontlikheid uitsluit om positiewe  insette vanuit die Evangelie vir die regsordening van die 

staat te maak.  

Heckel25 daarenteen meen Luther het onderrig dat beide die wêreldlike natuurreg en die 

staat ten diepste aan Christus onderworpe  is. Die mensdom  (ten spyte van sy afval) kan 

hom nie aan God se mag onttrek nie, maar  in sy sonde beleef hy God se ryk as ŉ ryk van 

toorn. 

Volgens  Wolf26  (wat  Heckel  onderskryf)  het  Luther  nie  die  rasionalisties‐empiristiese 

verdeling van die dialektiese eenheid, van die Christelike bestaan in twee ryke geleer nie. 

Hierdie radikale skeiding tussen die twee ryke was nie van Luther nie, maar die gevolg van 

latere ontwikkelinge in die Lutheranisme. Feit bly egter dat al sou Luther self nie die radikale 

skeiding van die twee ryke geleer het nie, het hy wel onderskeid getref tussen die ryk van 

Christus en die ryk van die wêreld.  

Die inhoud van die twee ryke behels o.a. die volgende (Coertzen, 1991:6):  

“Tot  die  ryk  van  Christus  behoort  die mens  in  die  status  incorruptus,  die  homines 

spirituales. Die wet wat in die ryk geld is ewe‐eens ŉ geestelike wet, die lex spiritualis. 

Van  die  ryk  van  Christus  kan  ook  gesê  word  dat  dit  ŉ  geestelike  gemeenskap 

(communio spiritualis) is, wat georden word vir die homo spiritualis en waarin vryheid 

en broederskap as die enigste ordeningsmagte in gevolge die goddelike reg, geld.” 

                                                            
24  Die  beiden  Regimente  bei  Luther.  Bemerkungen  zu  Johannes  Heckels  Lex  Charitatis  in  theologische 
Literaturezeitung (1956) en Luthers Lehre von den beiden Reichen im Feuer der Kritik (1957). 
25
 Lex Charitatis. Eine juristische Untersuchung über das Recht in der Theologie Martin Luthers (1973).  

26
 Ordnung der Kirche. Lehr und Handbuch des Kirchenrechts auf ökumenischer Basis (1960).  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



43 

 

Tot die ryk van die wêreld behoort daarenteen die mens in die status corruptus: 

“Hier  geld  die  lex  irae  van  die  ou  verbond,  dit  is  ŉ wêreldlike  gemeenskap  vir  die 

homo naturalis geskep en georden. In teenstelling met die ryk van Christus geld daar 

in die ryk van die wêreld dwang, ongelykheid en heerskappy en dit word ook regeer 

deur  die  sogenaamde  wêreldlike  reg  wat  ŉ  produk  is  van  die  menslike  rede” 

(Coertzen, 1991:7). 

 

2.2.3. Sigbare en onsigbare kerk 

ŉ Derde sleutel (Coertzen, 1991:7‐9) tot Luther se siening oor die verhouding tussen kerk 

en reg, asook die gevolge daarvan, is sy beskouing van sigbare en onsigbare kerk. Volgens 

Luther (Coertzen, 1991:7) is die kerk die ryk van Christus (Regnum Dei Ecclesia Christi) en in 

hierdie ryk (d.w.s. die kerk), word die mense deur die Heilige Gees geroep, versamel, verlig en 

in die regte geloof geheilig en gehou. Weens die werking van die Heilige Gees heet die kerk 

ook ecclesia spiritualis.  

Voortvloeiend  uit,  en  samehangend  met,  hierdie  geestelike  karakter  van  die  kerk 

(Coertzen,  1991:7)  het  Luther  geleer  dat  alle  gedoopte  gelowiges,  die  corpus  Christi 

mysticum  is  ‐  ŉ  geestelike  broederskap  (vgl.  Van’t  Spijker,  1992:86)‐  en  as  sodanig  die 

wesentlike, inwendige, geestelike Christendom. Dit beteken dat die ware kerk as communio 

sanctorum  ‐ die gemeenskap  van die heiliges  ‐,  gedefinieer  kan word of  in  terme van die 

twee ryke leer as die regnum fidei.  

Die gevolg hiervan, verduidelik Coertzen (1991:7), was dat geen geografiese, persoonlike 

of  apostoliese  duiding  vir  die ware  kerk  nodig was  nie27.  Die ware  kerk  was  eintlik  die 

verborge kerk. Die verborge kerk het ook ŉ sigbare aardse kant  (fades ecclesiae), wat  in 

werklikheid  net  vir  geestelike  mense  waarneembaar  is.  Dit  kom  dus  daarop  neer  dat 

Luther  twee  gestaltes  of  aspekte  van  die  kerk  onderskei  het,  nl.  die  inwendige  en  die 

uitwendige; die geestelike en die liggaamlike, die innerlike en die uiterlike kerk (Coertzen, 

1991:7; vgl. ook Van’t Spijker, 1992:86‐87).   

                                                            
27
 Abscondita est ecclesia, latent sancti (Luther ‐ 1525, W A XV111:653, 28). 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



44 

 

Luther  het  weliswaar  ŉ  lewensnoodsaaklike  samehang,  asook  ŉ  onophefbare  spanning 

tussen die twee gestaltes van die kerk gehandhaaf. Hiervolgens het beide gestaltes van die 

kerk ŉ eie kerkreg (Coertzen, 1991:8‐9): 

Heckel (in Coertzen, 1991:8) meen die geestelike, onsigbare kerk berus in alles op die wil 

van Christus en daarom kan daar hier gepraat word van Goddelike reg. Die reg het deels 

betrekking  op  die  inrigting  van  die  kerk  en  deels  op  die  reëling  van  die  onderlinge 

verhoudinge  van  Christene. As  eersgenoemde  die  doop  en  die Avondmaal,  is  dit  ius 

divinum positivum en as laasgenoemde is dit lex charitatis spiritualis. 

In die bogenoemde verband noem Heckel (in Coertzen, 1991:8) dat die reg  in die sigbare 

kerk daarenteen ŉ menslike reg is, en kan daar nie gesê word dat dit die sigbare kant van 

die geestelike reg is nie. Soos in die geestelike kerkreg, onderskei Luther ook by die menslike 

kerkreg  ŉ  tweërlei werkinge  (Dreier  in  Coertzen,  1991:8;  vgl. ook Van’t  Spijker,  1992:87): 

Enersyds‐ regshandelinge wat direk voortvloei uit die ius divinum positivum (handelinge met 

betrekking  tot die  verkondiging van die Woord, die bediening  van die  sakramente en die 

sleutelmag).  Andersyds‐  regshandelinge  wat  nie  direk  voortvloei  uit  die  ius  divinum 

positivum  nie. Hierdie  laastes  kan  ook  aangedui word  as  outonome  regshandelinge,  en 

eersgenoemdes as heteronome regshandelinge.   

In die maat waarop die heteronome  regshandelinge  in die  geloof uitgeoefen word,  vind 

Coertzen  (1991:8‐9)  dat  dit wel  deel  het  aan  die  geestelike  karakter  van  die  geestelike 

kerkreg.  Die  outonome  kerkreg  daarenteen  (Coertzen,  1991:8)  kan  hoegenaamd  nie 

aanspraak maak op die predikaat‐ geestelik nie, maar dit is ook nie uit‐en‐uit wêreldse reg 

nie. Dit  is  in hoc mundo maar nie de hoc mundo nie: Enersyds  is dit ŉ  liefdesordening en 

kom daarin met die goddelike reg ooreen, andersyds kom dit met die staatlike reg ooreen 

omdat  dit  net  op  die  uiterlike mens  betrekking  het  (Correco  in  Coertzen,  1991:8).  Die 

menslike kerkreg, betoog Coertzen  (1991:8‐9), kan slegs aanspraak maak op die benaming 

kerkreg  as  dit  die  actus  charitatis  spiritualis  dien.  Die  reg  kom  dus  tot  stand  deur  die 

vrywillige samewerking van die Christene in die partikuliere kerke, en hoewel dit dikwels die 

werk  is van ampsdraers (kragtens hulle amp), berus die gelding daarvan op die consensus 

fidelium. Hoewel hierdie reg op die wyse geskep word, meen Coertzen (1991:9) is dit vir die 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



45 

 

vors as membrun praecipuum ecclesiae geoorloof om in buitengewone omstandighede in te 

gryp, en die reg te handhaaf28.  

Dreier (in Coertzen, 1991:9) verduidelik dat hoewel die reg ŉ bindende krag het, moet die 

Christen  dit  eintlik  net  ter  wille  van  die  broederliefde  eerbiedig  en  hoef  hy  dit  onder 

bepaalde omstandighede nie te eerbiedig nie. Coertzen (1991:9) wys in hierdie verband op 

ŉ stelling van Hobbes: Auctoritas, non veritas facit ius (gesag en nie die waarheid nie, skep 

reg). Van Luther se standpunt sou gesê kon word  (Coertzen, 1991:9) caritas non auctoritas 

facit ius (liefde en nie gesag nie, skep reg).  

 

2.2.4. Gevolge van Luther se beskouinge 

Volgens  Coertzen  (1991:9‐12)  het  die  voorafgaande  beskouinge  van  Luther  verreikende 

gevolge gehad, hoewel miskien nie so deur homself gewil of verstaan nie: 

i. ŉ Radikale sekularisering van die reg 

Soos  bo  vermeld,  bestaan  daar  ŉ  verskil  by  teoloë  (o.a. Heckel  teenoor  Althaus)  oor  hoe 

Luther se beskouing van die  twee  ryke verstaan moet word‐ dat beide onder Christus se 

heerskappy  staan,  óf  dat  hulle  radikaal  geskei  moet  word.  Hierop  antwoord  Coertzen 

(1991:9):  

“Feit  is  egter  dat  hierdie  leer  van  die  twee  ryke  uiteindelik  daartoe  gelei  het  dat 

Evangelie en reg radikaal van mekaar geskei is en dit op sy beurt het aan die staat en 

die wêreldlike reg eintlik ŉ onbegrensde outonomie teenoor die Woord gegee... Die 

skeiding van  kerk en wêreld en wet en Evangelie het daartoe gelei dat die wêreld 

oorgelaat  is  aan  ŉ  eie  dinamiek  van  sekularisering met  staat  en  reg  as  eksklusief 

menslike aangeleenthede, gebou op die soewereine, immanente rede van die mens. 

Binne hierdie skema het die reg uit die aard van die saak skade gelei... in ŉ twee‐ryke 

leer  met  sy  gevolglike  sekularisering  van  onder  andere  die  reg  kan  hierdie 

fundamentele waarheid nie tot sy reg kom nie.”  

                                                            
28
 Soos wat  inderdaad  in 1525 met die  sogenaamde Boere‐opstand op versoek van Luther ook gebeur het 

(Coertzen, 1991:9). 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



46 

 

 

ii. ŉ Verskraalde kerkbegrip 

Die twee‐ryke leer in sy konsekwensie, verklaar Coertzen (1991:10), het aanleiding gegee tot ŉ 

verskraalde kerkbegrip en ŉ kerkbegrip waaraan daar eintlik nie veel aandag gegee is nie. Die 

kerk, argumenteer Correco (in Coertzen, 1991:10), is veel eerder as ŉ liefdesinstituut gesien‐ 

met  die  gevolg  dat  hy  weinig  invloed  kon  uitoefen  op  die  werklike  regstrukture  in  die 

samelewing (in casu ook sy eie regstruktuur). As gevolg van die twee‐ryke, leer het die kerk 

hom  in ŉ bepaalde sin eintlik aan die wêreld onttrek en dit aan die owerheid oorgelaat29. 

Coertzen  (1991:10)  onderskei  in  hierdie  verband  tussen  verskillende  strominge,  wat  ŉ 

direkte gevolg hiervan (vir die kerk self) was‐ die Piëtisme wat eensydig klem gelê het op die 

innerlike  subjektiwiteit,  die  eskatologie  en  ŉ  Christusverwagting  wat  nie  altyd  aan  die 

Woordopenbaring getrou was nie. Ook het dit ingrypende gevolge gehad vir die orde van die 

kerk, vanweë die verskraalde kerkbegrip wat nie vir ŉ  teologies verantwoorde orde  in die 

kerk voorsiening gemaak het nie. 

 

iii. Tweërlei regsbegrip 

ŉ Derde gevolg wat Coertzen (1991:10‐11) voorhou is ŉ tweërlei regsbegrip: 

 Enersyds is daar die ryk van God‐ met die lex charitatis sen spiritualis wat hom tot die 

innerlike mens, die homo interior, rig en wat eintlik net deur die intellectus fidei geken 

kan word. 

 In  die  ryk  van  die  ongelowiges‐  die  regnum  diaboli,  word  die  lex  Christi  nie meer 

verstaan nie, met die gevolg dat daar in die staat ŉ reg tot stand kom wat nie meer 

in die liefde gewortel is nie, wat net op mag gebou is en wat net op die uiterlike mens, 

die homo exterior gerig is en slegs uiterlike verhoudings op die oog het.  

Die  verdere werking  van die  tweërlei  regsbegrip het hom openbaar  in  ŉ  spanning  tussen 

kerk en  reg. Lierman  (in Coertzen, 1991:10) gebruik skerp  taal as hy  in dié verband praat 

                                                            
29 Volgens  Coertzen  (1991:10)  kon  die  kerk  die wêreld  alleen met  ŉ moralisme  tegemoet  tree,  en  het  die 
aanspraak  verloor  om  ŉ  boodskap  te  verkondig  van  ŉ  geloof wat  politiese  en  ekonomiese  strukture  kan 
verander. 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



47 

 

van die "Kampf gegen das Recht", wat geleë is in ŉ "Vergeistigung des religiösen Denkens". 

Volgens Coertzen (1991:10) het die tweërlei regsbegrip egter verder gaan:  

Vir die kerkreg sou dit, volgens Erik Wolf (in Coertzen, 1991:10‐11),  lei tot ŉ Entwesung des 

Rechtsgedankens. Dit sou ontaard in ŉ reg wat hom eintlik net in die forum internum voltrek, 

wat  eintlik  net  op  persoonlike  gewetensbeslissings  betrekking  het.  Hieroor  skryf  Coertzen 

(1991:10‐11):  

“Van ŉ positiewe dinamiese lus ecclesiasticum kan daar onder hierdie omstandighede 

eintlik  geen  sprake  wees  nie.  Dit  sou  ook  lei  tot  ŉ  ontgeesteliking  van  die 

sogenaamde natuurlike  reg, want daar kon geen geestelike grondslag meer vir die 

reg wees nie. In die mate wat die kerk se reg dan aan die natuurlike reg gekoppel is, 

is  dit  dan  ook  ŉ  ongeestelike  aangeleentheid.  Daarom  (is  die  lus  ecclesiasticum 

teologies gesproke onbelangrik, ŉ adiaforon wat noodwendigerwys as ŉ Fremdkörper 

in die kerk, aan die juriste (ongeestelikes) oorgelaat moet word ‐ en as daar nie juriste 

is wat daarin belangstel nie? Hierbenewens word die hele  Skriftuurlike begronding 

van kerkreg ook tersyde gestel.”  

 

iv. ŉ Ander reg in die kerk 

Coertzen  (1991:11)  is van mening dat die  twee‐ryke  leer, die  teenstelling  tussen wet en 

Evangelie en die  leer oor  twee  kerke, nie alleen gelei het  tot  ŉ  tweërlei  regsbegrip nie, 

maar ook daartoe dat die kerk aan ŉ [ander, vreemde reg oorgegee]:    

“Aangesien die orde  in die  kerk nie  vanuit die  Skrif en belydenis  geregverdig  is nie, 

asook  die  orde  in  die  wêreldlike  gemeenskappe  slegs  in  verband  met  die  status 

corruptus en as ŉ oorlewingsorde gesien is, kon daar maklik daartoe gekom word om 

die regering van die kerk aan die wêreldlike owerheid oor te gee. Dit was per slot van 

rekening ŉ orde wat net met die uiterlike en nie met die werklike kerk te make het 

nie. Die owerheid kon aanspraak maak op gehoorsaamheid omdat hulle tog ook ‐ sy 

dit dikwels onbewustelik ‐ in God se diens gestaan en ŉ amp vervul het.”  

Die moontlikheid  is dus geskep om ŉ ander, vreemde  reg  in die kerk  in  te bring, met die 

oorgawe van die kerkregering aan die owerheid. Dit het daartoe gelei dat die kerk telkens 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



48 

 

uitgelewer is aan die willekeur van ŉ owerheid, asook die ideologie wat hy voorgestaan het 

(Coertzen, 1991:11).  Dit hou  in dat die natuurreg mettertyd die verdedigingsgrond vir die 

orde  in die kerk word‐ dat die kerk as ŉ vereniging met ŉ status gesien  is, en nie as ŉ plek 

waar die Woord die hoogste gesag het nie. Die gevolg van die natuurregsteorie sou ook wees 

dat reg as louter positivistiese reg gesien is‐ met ander woorde die reg soos wat dit in wette 

neerslag vind (Coertzen, 1991:11).   

 

2.3. Rudolph Sohm en ander 

 

“Feit is dat de kerk zich al vroeg in een bepaalde organisatorische gedaante vertoond 

heeft.  Maar  feit  is  ook  dat  zich  daartegen  haast  van  meet  aan  verzet  heeft 

geopenbaard  en  er  sindsdien  geen  eeuw  voorbijgegaan  is,  of  er  traden  anti‐

institutionele tendens aan de dag” (Plomp, 1992:32).  

 

Die  Duitse  juris,  Rudolph  Sohm  (1841‐1917),  het  met  sy  afwysing  van  die  kerkreg  en 

kerkregering die skerpste gevolgtrekkinge uit onder meer Luther se denke getrek‐ deurdat 

hy kerkreg as strydig met die wese van die kerk gesien het  (Coertzen, 1991:12; Koffeman, 

2009:83;  Plomp,  1992:33).  Sohm was  nie  die  eerste  óf  die  laaste, wat  probleme met  die 

verhouding tussen die kerk en die reg gehad het nie (Coertzen, 1991:12; Kleynhans, 1991:35; 

Plomp, 1992:32‐33). Dwarsdeur die geskiedenis was daar diegene vir wie die reg in die kerk 

problematies was. Hulle het gewoonlik of die bestaande reg in die kerk totaal en al afgewys, 

of  dit  verdra  [as  ŉ  uiterlike,  ongeestelike  dop  waaragter  die  ware  kerk  verskuil  was] 

(Coertzen, 1991:12).  

 

2.3.1. Vóór Sohm 

Reeds  in die  tweede eeu het die Montaniste hulle  teen die  verampteliking  van die  kerk 

verset‐  [omdat  dit  na  hulle mening  ŉ  teken  van  die  verwêreldliking  van  die  kerk was] 

(Coertzen, 1991:12),  in ŉ poging om die oud‐Christelike profesie  te  laat herleef  (vgl. ook 

Plomp, 1992:32).                                      

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



49 

 

Die dertiende eeu sien Joachim van Fiore‐ volgens hom was daar eerstens die tyd van die 

Vader, wat vanaf Adam tot by Christus gestrek het (dit was die tyd van die vlees waartydens 

die stand van die getroues geseëvier het). Hierna het die tyd van die Seun gevolg, wat vanaf 

Ussia  tot by  Jesus  gestrek het  (dit was die  tyd  van die  lewe  tussen die  vlees en die Gees 

waartydens die klerici die botoon gevoer het). In Joachim se eie tyd het die periode van die 

Gees voor die deur gestaan. Gedurende hierdie tyd sou die monnike na vore tree en sou 

daar geen plek meer vir enige hiërargie in die kerk wees nie. Dus met sy beskouing van die 

(kerk)‐geskiedenis het hy  in weerstand  teen die kerkreg gespreek  (Coertzen, 1991:12; vgl. 

Plomp, 1992:32).                                                        

Gedurende die sestiende eeu wou die Anabaptiste30 nie ŉ reformasie van die kerk nie hê 

nie, maar ŉ volledige herstel (restitutio) van die kerk van die Nuwe Testament. Coertzen 

(1991:12; vgl. Plomp, 1992:32) vind  in hierdie verband dat alles  in die kerk wat nie direk 

deur  die  Skrif  geleer  word  nie,  afgeskaf  moes  word,  asook  na  die  subjektivistiese 

voorbeeld  van  die  oudste Nuwe  Testamentiese  gemeente  teruggekeer word.  Kleynhans 

(1991:35) wys daarop dat hul standpuntstelling, Sohm vooruit was: “...die woorde Kerkreg 

en kerkregering,  so  redeneer hulle, behels  ŉ  innerlike  teenstrydigheid aangesien kerk en 

reg onverenigbaar met mekaar is.” 

 In die negentiende eeu het  John Nelson Darby  (ŉ ampsdraer  in die Anglikaanse kerk)  tot 

die  insig  gekom  dat  die  georganiseerde  kerk  met  sy  kerkordes,  geloofsbelydenisse, 

formuliere en ampte,  in die weg staan van die saamleef van alle Christene. Om die rede, 

skryf Coertzen (1991:13; sien ook Plomp, 1992:32), [het hy met alles wat na organisasie lyk 

gebreek, en het sy volgelinge hulleself net broeders genoem wat  in  ‘die vergadering', die 

naam van hulle uiters laagkerklike gemeenskap, byeengekom het].  

 

2.3.2. Rudolph Sohm 

 
“Al zou de grootmeester op het gebied van het Romeinse en het Germaanse Recht, 

Rudolph Sohm (1841‐1917) hem dat niet nazeggen, hij was wel van mening dat het 

woord ‘kerkrecht’ een contradictio in terminis is” (Van Drimmelen, 2004:17). 

                                                            
30
 Die Anabaptiste het sterk standpunt ingeneem teen die hervormers‐ wat na hulle mening nie ver genoeg in 

hulle reformasie van die kerk gegaan het nie (Coertzen, 1991:12).  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



50 

 

Oor Rudolph Sohm en die vraagstuk betreffende kerk en reg, merk Coertzen (1991:16): 

“In die gallerye van persone wat almal minder of meer krities staan teenoor die reg 

in die kerk, was dit Rudolph Sohm wat die hele problematiek besonder skerp aan die 

orde gestel het. Daarmee het hy ook die  impetus geword vir hernude besinning oor 

die vraag na die verhouding van kerk en orde.” 

Ter stawing van die bogenoemde, wys Pont (1981:6) op Sohm se uitspraak in 1892: 

“Das  Christentum  ist  in  die  Welt  hereingekommen,  überirdisch,  überweltlich...        

Gerade  diese Welt  des  Geistlichen  gilt  es  zu  erschauen,  wenn  die  Erzeugung  von 

Kirchenrecht  und  seine  ganze  fernere  Geschichte  verstanden  werden  soll.                            

Aber diese Welt des Geistlichen kann nicht mit  juristischen Begriffen erfasst werden. 

Noch mehr, ihr Wesen steht zu dem Wesen des Rechtes im Gegensatz. Das geistliche 

Wesen der Kirche schliesst jegliche Kirchliche Rechtsordnung aus. In Widerspruch mit 

dem Wesen der Kirche ist ez zur Ausbildung von Kirchenrecht gekommen. Diese sache 

beherrscht die Geschichte des Kirchenrechts von der ersten Zeit bis heute.”  

Die Nuwe‐Testamentiese kerk, die “Urchristentums" soos Sohm dit noem, was volgens hom 

ŉ suiwer geestelike kerk, sonder enige formele  juridiese organisasie (Coertzen, 1991:17; 

kyk ook  Lowrie, 1904:100‐101; Plomp, 1992:35‐36). Christus  self was die Heer en Hoof 

van die  kerk en het die gemeente deur die gawe van Sy Gees, waarin almal gedeel het, 

gelei.  Die  gemeente  was  voluit  ŉ  charismatiese  gemeente  (Kleynhans,  1982:19: 

“charismatische Organisation... welche nur aus Liebe geboren werden kann”) wat deur die 

mag van die liefde besiel en byeengehou is (Lowrie, 1904:100‐101). Die eerste kerk was ŉ 

"Geistkirche" ŉ “Liebeskirche"‐ m.a.w. ŉ kerk sonder enige  regsorde, aangesien dit nie ŉ 

orde nodig gehad het nie, want dit het van daardie kerk gegeld: Ubi Christus,  ibi ecclesia‐ 

Waar  Christus  is,  is  die  kerk  (Coertzen,  1991:18;  vgl.  Lowrie,  1904:100‐101,  136‐137; 

Kleynhans,  1991:36).  Juis  daarom  kan  daar  van  die  vroeë  kerk  gesê word  dat  dit  suiwer 

Geestelike was (Coertzen, 1991:18; Lowrie, 1904:100‐101, 136‐137). 

Hierdie toedrag van sake, ontlok van Lowrie (1904:100‐101):   

“He [Sohm] recognizes that in the Church, the body of Christ, there can be no other 

than a spiritual government…  In the second place, the unit of the Church  is not the 

congregation, but the individual believer with his personal charisma… thirdly, the so‐

called congregational government is in reality Church government; it, too, demands a 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



51 

 

charismatic ministry, a ministry of the word, and it can endure no other. In the fourth 

place,  as  there  is  no  such  thing  as  congregational  government,  but  only  Church 

government, there is no authority which is merely local: ‐all authority in the Church is 

ecumenical, because it rests upon the possession and exercise of God's word.” 

 

Volgens  Coertzen  (1991:18;  Lowrie,  1940:235)  het  hierdie  situasie  in  die  kerk  teen  die 

einde van die eerste eeu verander, soos blyk uit die eerste brief van Clemens van Rome aan 

die gemeente van Korinthe. In die gemeente het ŉ verskil ontstaan oor die biskop‐amp, die 

viering  van die Nagmaal en die  verdeling  van die offergawes. Coertzen  (1991:18;  vgl. ook 

Lowrie, 1904:235) wys daarop dat in dié situasie vermaan Clemens die jonger lede van die 

gemeente om hulle nie teen hul ampsdraers te verset nie. Hiermee, argumenteer Sohm (in 

Coertzen, 1991:18;  in Lowrie, 1904:136‐137), het daar ŉ verskuiwing by die kerk  ingetree 

vanaf die ubi Christos ibi ecclesia (waar Christus is, is die kerk) ‐beginsel na die ubi episkopos 

ibi ekklesia  (waar die biskop  is,  is die kerk)  ‐beginsel. Hierdie verskuiwing het getuig van  ŉ 

gebrek aan vertroue  in die mag van die Heilige Gees. Dit was ŉ kleingeloof (“menschlicher 

kleinglaube” volgens Kleynhans, 1991:36) wat gevrees het dat die mag van die sonde groter 

is as die mag van die Heilige Gees, en wat daarom allerlei ordereëls ter beveiliging van die 

kerk ingestel het (Coertzen, 1991:18). In die eeue wat hierop sou volg, het die kerk homself 

van ŉ al groter wordende organisasie bedien, waarin daar egter al hoe minder ruimte vir 

die vrye werking van die Heilige Gees was. Die kerk was uiteindelik nie meer suiwer geestelik 

nie, maar "geistlichweltlich" (Coertzen, 1991:18; vgl. ook Plomp, 1992:36).  

Gedurende  die  sestiende  eeu  het  daar,  volgens  Coertzen  (1991:18;  sien  ook  Lowrie, 

1904:40‐41),  ietwat van ŉ  lig deurgebreek toe Martin Luther  in sy aanvanklike optrede vir 

die apostoliese opvatting van die kerk, en vir die algemene priesterskap van die gelowiges 

gekies het. Die  lig was egter van  korte duur omdat die  Lutherse  reformasie,  kerkregtelik 

gesproke, spoedig in die landsheerregering van die kerk vasgeval het (Coertzen, 1991:18; vgl. 

Lowrie, 1904:40‐41). Die Zwingliaanse en Calvinistiese reformasie het, wat Sohm betref, ook 

nie veel opgelewer aan werklike  reformasie nie, aangesien die eersgenoemde uitgeloop 

het op ŉ soort teokrasie waarin die staat  in die Naam van Christus‐ sorg gedra het vir die 

orde van die kerk  (Coertzen, 1991:18), terwyl Calvyn selfs van mening was dat die Here ŉ 

volledige orde aan Sy kerk voorgeskryf het (Coertzen, 1991:18). 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



52 

 

Wat  Sohm  betref  (Coertzen,  1991:18), was  die  Episkopale  kerkreg,  die  Piëtisme  en  die 

Aufklärung (in die  jare na die Reformasie), net nog verdere verwordinge van die kerk. Die 

Episkopalisme vanweë sy voortgaande verampteliking van die kerk, terwyl die Piëtisme en die 

Aufklärung‐ wat  kerkregtelik, onderskeidelik  in die  territoriale‐  en  kollegiale  kerkregering 

gestalte  gekry  het,  uiteindelik  van  die  kerk  niks  anders  as  ŉ  vereniging  gemaak  het  nie, 

weens hulle klem op die enkeling met sy gemeenskapslewe (Coertzen, 1991:18).  

Die hele gang van die kerk deur die geskiedenis,  laat Sohm uiteindelik konkludeer dat die 

kerk in sy dag “eine rein weltliche Organisatio” is:  

“Die  rechtlich  verfasste  sichtbare  Kirche  im  Sinn  des  heutigen  Kirchenrechts  ist  als 

solche nicht die Kirche Christi, sondern Teil der Welt” (Coertzen, 1991:18). 

Coertzen  (1991:18‐19) wys  op  ŉ  Engelse  vertaling  van  Sohm  se werk  Kirchengeschichte  im 

Grundriss, waarin Sohm betoog dat die kerk die vergadering van alle Christene is. In die kerk 

het elke individuele Christen volkome gemeenskap met God deur Christus, en waar twee of 

drie gelowiges is‐ daar is die kerk en daar is Christus teenwoordig.  

In hierdie verband wys Kleynhans (1991:36) op Sohm se skrywe: 

“Die  Ekklesia  ist  die  gesamte  Christenheit,  der  Leib  Christi,  die  Braut  des  Herrn–        

eine geistliche Grösse, den Normen des Irdischen, auch dem Recht entrückt.”  

Sohm beywer hom dus vir ŉ kerk sonder enige ampsdraer of kerkorde: 

“On the contrary,  if every congregation of believers represents the Church, that is, 

the whole of Christiandom with Christ its head, then no single congregation has any 

legal authority over another” (Sohm in Coertzen, 1991:19).  

Hiervolgens regeer Christus sy kerk slegs deur die genadegawes wat Hy gee: 

“The  Church,  the  people  of God  signifies  a  spiritual  people;  the  kingdom which  is 

established in the Church is a spiritual kingdom; Christiandom forms not a state, nor a 

political union, but  is a  spiritual kingdom. Once  for all, a  legally  constituted Church 

cannot be” (Sohm in Coertzen, 1991:19).  

Sohm  is oortuig dat daar  tog kerkregering ontstaan het vanweë die natuurlike mens, wat 

verlossing in Christus wil hê, maar wat ook nog onder die wet wil bly (Coertzen, 1991:19). 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



53 

 

Volgens Sohm (in Coertzen, 1991:19) was ook Luther  in beginsel gekant teen elke vorm van 

kerkregering, en hierdie standpunt van hom sou ook in die Lutherse belydenisskrifte neerslag 

gevind het. Sohm (in Coertzen, 1991:19) voer aan dat Luther Op 10 Desember 1520 nie net 

die Corpus  luris Canonici verbrand nie, maar kerkreg as  sodanig, as  sou dit onchristelik en 

verderflik wees. Coertzen (1991:19) meen dit is inderdaad te betwyfel of die bogenoemde ŉ 

korrekte  weergawe  van  Luther  se  standpunt  is,  en  of  hy  nie  net  die  Rooms‐Katolieke 

kerkreg verbrand het nie. Die feit is egter dat ons hierdie radikalisering van Luther by Sohm 

aantref:  

“Rein  materialistische  Denken  das  im  Recht  nicht  anderes  als  ein  Produkt  der 

menschlichen  Vernunft  oder  ein  Mittel  zur  Regelung  gesellschaftlicher  Interessen 

erblickt,  hat  im  Zeitalter  der  Aufklärung  und  später  im  Positivistischen  19 

Jahrhundert  diese  hohe  Wertung  des  Rechts  im  Vergessenheit  geraten  lassen. 

Dadurch  ist  die  Kluft  zwischen  Recht  und  Kirche  immer  grösser  und  für  Sohm 

schliesslich unüberbrückbar geworden” (Lierman in Coertzen, 1991:19).  

Aan die ander kant, gee Coertzen  (1991:19)  toe, kan dit ook nie ontken word nie dat daar 

inkonsekwenthede  in  gemelde  standpunte  van Martin  Luther  voorgekom het,  en  dat die 

inkonsekwenthede deur sy volgelinge eensydig ontwikkel is, wat dan alles uiteindelik tot die 

radikale standpunt van Sohm bygedra het.  

Van verskillende kante af is daar in die verlede teen Sohm kritiek gelewer:  

“The  lively discussion which has  followed Sohm's work  in Germany deals chiefly, as 

might be expected, with the fundamental question which he raises as to the relation 

of  law to the Church, Most of Sohm's critics deny his thesis that  law  is  incompatible 

with the very idea of the Ecclesia” (Lowrie, 1904:150).  

 
Kleynhans  (1991:36; vgl. ook Lowrie, 1904:150‐55) noem  in hierdie verband, dat  reeds  in 

1894 ŉ boek van Wilhelm Kahl, Lehrsystem des Kirchenrechts und der Kirchenpolitik, verskyn 

het,  waarin  hy  Sohm  se  Kirchenrecht  bestempel  “als  der  hervorragendsten 

Kirchenrechtlichen Erscheinung der Neuzeit”. Ook  rig Kahl hom sterk en duidelik  teen die 

gedagte, dat die wese van die reg volkome in stryd met die wese van die kerk is.  

 
Die Nederlander F.L. Rutgers, sluit hom by Kahl aan met sy  rede, Het Kerkrecht in zoover het 

de  kerk met  het  recht  in  verband  brengt,  reeds  in  1894‐  dit wil  sê  skaars  twee  jaar  na  die 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



54 

 

verskyning van deel I van Sohm se Kirchenrecht (Kleynhans, 1991:36).  In sy voordrag fokus hy 

onder andere op Sohm se standpunte (in Coertzen, 1991:20): 

i. dat die reg van nature formeel is maar dat in die kerk alles van God se Woord en wil 

afhang; 

ii. dat die reg die eis bevat dat elkeen, desnoods met dwang, daarvoor moet buig terwyl 

dit in die kerk gaan om vrye geloofsgehoorsaamheid wat uit liefde voortkom; 

iii. dat reg tot die aardse, natuurlike lewe behoort terwyl die kerk geestelik is en dat sy 

ganse inrigting dien ten gevolge die teendeel is van ŉ regsinstituut is. 

 

Ten opsigte van Sohm  se standpunt‐ dat die  reg van nature  formeel  is,  terwyl alles  in die 

kerk afhang van God se wil en Woord, argumenteer Rutgers: 

“...dat dit ŉ ongeregverdigde skeiding van vorm en  inhoud  is en dat die vorm van die 

uiterste belang is om die wese van ŉ saak tot sy reg te laat kom. In die geval van die 

organisasie van die kerk beteken dit dat die volstrekte heerskappy van God se Woord 

ook  formeel  in  die  regsorde  van  die  kerk  opgeneem  moet  word”  (in  Coertzen, 

1991:20).  

Oor  die  vermeende  spanning  tussen  die  sogenaamde  dwangkarakter  van  die  reg  en  die 

vryheid en liefde in die kerk, toon Rutgers: 

“...dat vryheid en liefde in die Christelike sin van die woord nie in spanning is met die 

regsorde nie en dat dwang as sodanig nie ŉ unieke kenmerk van die regsorde is nie...” 

(Coertzen, 1991:20).  

Omtrent Sohm se derde standpunt‐ dat die kerk geestelik is, in teenstelling met die reg wat 

wêreldlik is, betoog Rutgers‐  

“...dat die noodwendigheid van ŉ  regsorde vir die kerk ook nie buite God om gaan 

nie.  Inteendeel,  God  het  self  die  kerk  so  geïnstitueer  dat  dit  aan  sy  doel  kan 

beantwoord  en  reg  as  sodanig  is  uit  God wat  dit  self  daar  gestel  het”  (Coertzen, 

1991:20). 

Die kerkregskundige H. Bouwman sluit hom aan by Kahl en Rutgers, wanneer hy aanvoer dat 

die voorstelling van Sohm nóg op die Skrif kan steun, nóg uit die wese van die kerk afgelei kan 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



55 

 

word, maar  inteendeel  ŉ  loutere  filosofiese  konstruksie  is  (Kleynhans, 1991:37).  In  sy boek 

Gereformeerd Kerkrecht, Deel 1, beklemtoon Bouwman (1970:7‐10) dat daar by Sohm “eene 

verkeerde voorstelling van de verhouding van recht en kerk” is. 

Volgens Coertzen (1991:20) het ook Otto Friedrich,  in Einführung  in das Kirchenrecht, dit oor 

Sohm  se  kerkbegrip,  en wys  hy  daarop  dat  die  kerk  volgens  Sohm  slegs  onsigbaar  is,  en 

daarom  kan  daar  ook  nie  ŉ  sigbare  gemeenskap  wees  wat  as  kerk  bekend  staan  nie. 

Coertzen (1991:20) interpreteer dit as volg:  

“...in die mate wat die sigbare kerk die Woord en sakramente besit en bedien, is die 

sigbare kerk nie werklik die kerk van Christus nie. As sigbare entiteit besit die kerk 

die Woord en sakramente maar net uiterlik, net skynbaar.  In die mate wat dit wel 

die ware Woord van God en sakramente bedien,  is dit nie die  sigbare kerk wat dit 

doen nie, maar die verborge, onsigbare Christendom, in werklikheid is daar, volgens 

Sohm, geen sigbare kerk nie. Dit is met sy kerkbegrip wat Sohm se regsbegrip dan in 

botsing  kom,  want  reg  het  volgens  hom  sy  oorsprong  by  die  volk  wat  deur  die 

owerheid  in  ŉ  staat  georganiseer  word,  daarom  is  reg  en  staatlike  reg  eintlik 

sinonieme wat beteken dat die sigbare kerk, wat die oneintlike kerk  is, regtens deur 

die staat georden kan word.” 

Tereg argumenteer Friedrich (volgens Coertzen, 1991:21), dat beide Sohm se kerkbegrip en 

sy regsbegrip onaanvaarbaar is: 

“In sy kerkbegrip  is daar ŉ eensydige en verskraalde spiritualiteit aan die orde; wat 

sy  regsbegrip  betref,  het  die  geskiedenis  van  die  twintigste  eeu  met  twee 

wêreldoorloë en die invloed wat dit op die kerk gehad het, baie duidelik uitgewys dat 

reg meer is as net die reg van die staat. Daar is inderdaad ŉ reg wat ook in die kerk 

moet geld.” 

In Coertzen  (1991:21) blyk dit dat Karl Barth met sy werk, Die Ordnung der Gemeinde 8v, 

daarop aandring dat Jesus Christus die Hoof in die kerk moet wees. Christus is in die kerk die 

primêre,  handelende  Subjek,  terwyl  die  gemeenskap  van  heiliges,  sekondêr  aan  Hom 

ondergeskik  is.  Dié  verhouding,  betoog  Barth,  behoort  onomkeerbaar  te  wees  en  as 

sodanig bepalend vir die orde  in die kerk. Volgens Coertzen  (1991:21) het Sohm, en na 

hom ook Emil Brunner, egter hierdie orde omgekeer: 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



56 

 

“In plaas daarvan dat die kerk beskou  is vanuit die primêre en handelende Subjek, 

Jesus  Christus,  het  beide  van  hulle  die  kerk  vanuit  die mens,  die  gemeenskap  van 

heiliges, benader. Die  kerk  is  volgens hulle  eerstens  geestelik,  vrywillig,  ŉ  kerk  van 

liefde  en  geloof  en  dan  ook  nog  volgens  Sohm  onsigbaar;  alles  kenmerke  wat 

meebring  dat  die  kerk  in  die  eerste  plek  vanuit  die mens  beskou  word.  Hierdie 

beskouingswyse bring egter mee dat hulle nie werklik vanuit Christus die vraag na 

die reg vir en  in die kerk kon vra nie. Die reg vir en  in die kerk  is dus hoegenaamd 

nie teologies verantwoord nie. Dit is dan ook die rede waarom Brunner die bestaan 

van  reg  in  die  kerk  as  ŉ  misverstand  beskou  terwyl  vir  Sohm  ŉ  ordelik 

georganiseerde kerk totaal onversoenbaar met die ware, charismatiese kerk is.” 

 

2.3.3. Ná Sohm 

Oor die  twintigste eeu  in Nederland en die verhouding  tussen  kerk en  reg  skryf Plomp 

(1992:32‐33): 

“De twintigste eeuw heeft de  ‘mars door de  instituten’ te zien gegeven, ook door 

de kerkelijke  instituten. Velen zijn nog wel  lid van hun kerk gebleven, maar staan 

tegenover haar organisatie onverschillig. De Kritische gemeenten en basisgroepen, 

sedert het midden van de jaren zestig in Nederland aanwesig, hebben tegenover de 

‘gevestigde’  kerk  een  soort  liefde‐haat  relatie.  ‘Je  kunt  het  in  de  Kritische 

gemeenten  scherp horen  zeggen:  laat de kerk maar barsten... Er  zullen er echter 

weinigen zijn die zich geen barst meer van de oude kerk willen aantrekken.”  

 

Ook in die twintigste eeu het ŉ kwota persone31 gemeen dat die [reg] in die kerk eintlik ŉ 

teken van ongeestelikheid  is, of  ten minste  in die weg staan van die ware kerk  (Coertzen, 

1991:13).  

In  Duitsland  het  Emil  Brunner  (1889‐1966)  die  institusioneel,  georganiseerde  kerk,  die 

"Kirche" of "Kirchentum" as ŉ misverstand beskou (Coertzen, 1991:13; vgl. Plomp, 1992:34; 

Kleynhans, 1982:20).  

Ter stawing hiervan wys Pont (1981:7) op ŉ stelling van Brunner: 

                                                            
31
 In hierdie verband noem Koffeman (2009:83) saam met Emil Brunner, ook die naam van J.N. Bakhuizen van 

den Brink.    

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



57 

 

“Die  Ekklesia  des Neuen  Testaments,  die Gemeinde  Jesu  Christi,  ist  reine  Persons‐ 

gemeinschaft  und  hat  nichts  vom  Charakter  einer  Institution  an  sich;  es  ist  darum 

irreführend,  irgend  eine  der  historisch  gewordenen  Kirchen,  die  alle den  Charakter 

von Institutionen haben, mit der Christusgemeinde zu identifizieren.”  

Die "ekklesia", as die ware kerk van Christus,  is volgens Brunner volstrek a‐institusioneel32. 

Brunner is dan ook van mening dat die Kwakers in die verlede, min of meer ŉ uitdrukking 

van die ekklesia was, terwyl dit in ons tyd min of meer uitdrukking vind in bewegings soos die 

Tuissending  van  Wichern,  die  Wêreldbond  van  Christelike  Jongmanne  en  Jongvroue 

Verenigings,  die  Christelike  Studentebeweging,  die  Oxfordbeweging,  oftewel  die  Morele 

Herbewapeningsvereniging en die Basler‐ en "China  Inland Mission"  (Coertzen, 1991:13). 

Wat  die  toekoms  betref,  argumenteer  Brunner  (in  Coertzen,  1991:13),  sou  die  ekklesia 

eintlik enige moontlike vorm  van uitdrukking  kon  vind. Die  "Kirchen" daarenteen het  in  ŉ 

lang proses van ontplooiing en verandering uit die "ekklesia" ontstaan en was as ŉ instituut 

met ŉ vaste orde eintlik ŉ misverstaan van die ware wese van die ekklesia. Die groot waarde 

van  Luther  se  optrede, merk  Brunner  (in  Coertzen,  1991:13), was  nie  die  vyf‐en‐negentig 

stellinge van 1517 nie, maar die verbranding van die Corpus  luris Canonici op 10 Desember 

1520. 

Ook is Brunner daarvan oortuig (in Coertzen, 1991:13; vgl. ook Kleynhans, 1982:20) dat die 

reg in die kerk nie net ŉ substituut vir die gebrek aan vervulling met die Heilige Gees is nie, 

maar ook identies met die verlies aan ŉ Messiaanse verbondenheid, oftewel ŉ Messiaanse 

bewussyn. Die ware wese van die kerk daarenteen, is geleë in die suiwer gemeenskap van 

persone,  die  gemeenskap  van  broeders  (Kleynhans,  1991:36),  of  die  lewende 

gemeenskap wat as sodanig antiteties teenoor die georganiseerde kerk staan. Hoewel die 

"Kirchen"  nooit  "ekklesia"  kan  word  nie,  funksioneer  dit  volgens  Brunner  (Coertzen, 

1991:13) as externa subsidia (uiterlike hulpmiddels) vir die ekklesia. Dit vorm immers al vir 

byna tweeduisend  jaar die "dop" waarin die kosbare kern van die Evangelie bewaar word 

(Brunner in Coertzen, 1991:13).  

Die punt waarom dit vir Brunner gaan (Coertzen, 1991:13), is dat die kerklike instituut (die 

geordende kerk) nie werklik kerk  is nie, dit  is ŉ misverstand  in terme van die ware kerk. 

Die  implikasie daarvan  is dat daar uiteindelik ook nie van God se orde vir Sy kerk gepraat 
                                                            
32
  Die  feit  dat  dit  a‐institusioneel  is,  beteken  egter  nie  dat  hy  nie  histories  gekwantifiseer  kan word  nie 

(Coertzen, 1991:13).  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



58 

 

kan word nie. Die orde van die kerk of die "dop" waarin die Evangelie dan gedra sou word, is 

uiteindelik  totaal  afhanklik  van  menslike  willekeur.  In  die  lig  hiervan  skryf  Coertzen 

(1991:13):  

“...dit  [is]  te  begrype  waarom  Karl  Barth  vir  Brunner  (en  ook  vir  Sohm)  daarvan 

beskuldig het dat hy van Christus ŉ uiting van die kerk gemaak het in plaas daarvan 

dat die kerk ŉ uiting van Christus  is. Dit sou ook gestel kon word dat die  implikasie 

van hierdie en  soortgelyke  standpunte  is dat Christus uiteindelik nie die Hoof van 

die kerk is nie, hoewel Hy as sodanig bely word, maar dat Hy eintlik ŉ onderdaan is 

van hulle wat dan die werklike kerk sou wees.” 

 

2.4. Johannes Calvyn en die Gereformeerde Protestantisme33  

Volgens  Coertzen  (1991:22;  sien  ook  Kleynhans,  1982:11;  1991:44;  Pont,  1981:3)  is 

Johannes Calvyn die aangewese persoon om by  te begin, as dit gaan om die vraag na die 

verhouding tussen kerk en reg in die Gereformeerde Protestantisme, aangesien dit veral sy 

standpunte was wat ŉ bepaalde  rigting aan die Gereformeerde denke gegee het. Gegewe 

die voorafgaande uiteensetting van Luther se denke oor die verhouding tussen die kerk 

en  orde,  kom  dit daarop  neer dat  die  uiterlike  inrigting  van die  gemeente  vir  Luther  iets 

bykomstigs was‐ wat  goedskiks  aan  die  owerheid  oorgelaat  kon word  en  inderdaad  ook 

oorgelaat is. Hieroor skryf Jonker (1965:17): 

“Luther wou dit dus uiteindelik nie waag met die Woord van God wat mag het om in 

die plaaslike gemeente te regeer nie. Hy bly aan die volkskerk vashou en meen dat 

die uiterlike  inrigting van die kerk  iets bykomstigs  is, solank die Woord maar suiwer 

gepreek kan word. Die gevolg  is dat hy nie soos Calvyn ŉ kerklike orde  ingestel het 

wat ruimte maak vir die regering van Christus deur Sy Woord nie.” 

Calvyn daarenteen, beywer hom vir ŉ kerklike orde wat gestalte sal gee aan die waarhede 

van die  Skrif  (Coertzen,  1991:23;  vgl. Bakker,  1992b:24;  Pont,  1981:3).  In hierdie  verband 

merk Pont (1981:3): 

“Die kerk  is en moet  immers die draer wees van die ware evangelie en om daardie 

taak reg te kan doen, moet die kerk ook ŉ regte organisasie of struktuur hê. Calvyn 

                                                            
33
 Coertzen (1991:22) se opskrif. 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



59 

 

word deur beginselvaste dinkwerk wat hy op die vlak van die ordening van die kerk 

doen, die vader van die Bybels‐reformatories presbiteriaal‐sinodale kerklike orde.” 

Met  sy eerste verblyf  in Genève, het Calvyn aan die einde van 1536,  saam met Farel  ŉ 

ontwerp  kerkorde  aan  die  raad  voorgelê,  waaruit  dit  duidelik  geblyk  het  dat  die 

herontdekking  van  die  Evangelie,  besliste  gevolge  het  vir  die  vorm  van  die  kerk                       

(D’Aubigné,  2009:27;  Coertzen,  1991:23). Met  sy  tweede  koms  na Genève  in  1541  het 

Calvyn begin werk aan ŉ kerkorde, Ordonnances Ecclésiastiques, wat hy vir die laaste keer 

in 1561 hersien het. 

In aansluiting hierby skryf D’Aubigné (2009:27): 

“It was he  [Farel] who,  in 1541,  restored  to Geneva  this Calvin whom he had  first 

given to the city in 1536… No one knew better than Farel that Calvin alone could save 

Geneva.” 

Uit  hierdie  dokument  en  ook  ander  geskrifte,  soos  die  Institusie,  sy  kommentare  en 

briewe,  is  dit  duidelik  (Coertzen,  1991:23;  Pont,  1981:21‐22)  dat  daar  vir  Calvyn  die 

allernouste verband was  tussen kerkwees, en die orde wat daar  in die kerk behoort  te 

wees. Coertzen (1991:23)  identifiseer die Ordonnances Ecclésiastiques (1561) se kopstuk, 

waar die doel van kerkwees soos volg saamgevat word:  

“...om: die  leer van die heilige evangelie van ons Here suiwer te bewaar; die  jeug  in 

die toekoms getrou te onderrig; en die hospitaal vir die onderhoud van die armes, 

reg te bestuur" volg daarop: Al hierdie dinge kan egter alleen dan gebeur as ŉ vaste 

orde en  lewenstyl daarvoor opgestel  is  sodat elkeen op  sy plek  sy diensopdrag kan 

nakom. Daarom het dit  vir ons  goed  gelyk om die  geestelike  leiding weer  in  goeie 

orde te bring soos ons Here dit in sy Woord uiteengesit en neergelê het en wat Hy wil 

hê ons gehoorsaam moet wees. So het ons dan besluit en vasgestel dat in ons stad en 

ons  gebied  die  volgende  kerkorde  sal  geld  omdat  ons  kan  sien  dat  dit  uit  die 

evangelie van Jesus Christus geneem is.” 

Oor die bestaan van ŉ eie orde in die kerk en die gevolglike verbondenheid tussen kerk en 

orde, skryf Calvyn (aangehaal in Coertzen, 1991:23):  

“Want  soos  geen  enkele  stad  of  dorp  sonder  owerheid  en  burgerlike  regering  kan 

bestaan nie, so het ook God se kerk ...sy geestelike regering nodig wat egter geheel en 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



60 

 

al te onderskei  is van die burgerlike regering en dit nie slegs nie hinder of verminder 

nie maar dit veel eerder help en bevorder.”  

Coertzen (1991:23‐24) maak die opmerking dat Calvyn die bestaan van ŉ eie reg vír en ín 

die kerk begrond  in dieselfde paragraaf‐ deur na Rom. 12:8  te verwys, asook die  feit dat 

Paulus nie van owerheidspersone praat nie, maar van diegene wat vir die versorging van 

die geestelike regering van die kerk verantwoordelik is.  

In  aansluiting  hierby wys  Pont  (1981:21)  daarop  dat  die  owerheid  en  die  kerk,  volgens 

Calvyn, moes saamstaan: 

“Die  kerk moes die  riglyne  trek  vir die  godsdienstige en maatskaplike  lewe  van die 

volk, wat  kragtens  die  doop,  ook  volk  van  die  verbond  is. Die  owerheid moes  die 

riglyne van die kerk volg en met die owerheidsgesag en die swaardmag die ware diens 

van God bevorder en beskerm.” 

Volgens Coertzen (1991:24) reageer Calvyn baie skerp teen diegene wat die orde in en vir 

die kerk wil vernietig, of verklein asof dit minder noodsaaklik is. Sulke mense, meen Calvyn, 

lê hulle toe op die verstrooiing, val en ondergang van die kerk. Ook blyk dit dat hierdie 

standpunt  van  Calvyn  in  die  artikels  van  die  Ordonnances  Ecclésiastiques  gestaaf  word 

(Coertzen, 1991:24; Pont, 1981:21‐22), wanneer dit bepaal dat dit juis die orde (die reg in 

die kerk) is wat die ruimte bied waarbinne die gelowige kan leef en beweeg, soos wat die 

Here bedoel het (vgl. onder andere art. 1, 10, 20, 31, 143, 147, 167). 

In  sy  artikel,  Calvyn  se  kerkreg  en  invloed  op  kerke  in  Suid‐Afrika,  verduidelik  Spoelstra 

(1981:4‐5) Calvyn se verstaan van die begrip reg, as volg: 

“Calvyn verstaan die begrip reg vanuit die soewereiniteit van God, Goddelike mag en 

geregtigheid word  in God  se Wil uitgedruk. Hierdie Wil word eerstens  in die Heilige 

Skrif  (regimen  spiritualis)  en  tweedens  in  die  natuurorde  (regimen  naturalis) 

geopenbaar.  Kragtens sy mag en outoriteit moet alle mense God reg eer en vrees. Die 

wil van God bepaal wat reg is en is die wet vir alle wette en vir ons lewe. God roep en 

gebruik daarom wêreldlike owerhede om die swaard of strenge reg te hanteer.” 

 

Vir Calvyn was die prinsipiële bron vir die orde  in die kerk die Heilige Skrif, wat dan ook ŉ 

bevestiging  is van sy standpunt dat die kerk en orde nie vreemd staan teenoor mekaar nie, 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



61 

 

maar wesenlik met mekaar verweef  is  (D’Aubigné, 2009:77; Coertzen, 1991:24; vgl. Van’t 

Spijker, 1992:97‐98; Kleynhans, 1982:12; Pont, 1981:22).  

In hierdie verband skryf C.J. Smit (2010:189): 

“In  this  regard Calvin made a huge paradigm  shift... Against  the existing canonical 

law Calvin chose for a church order... Here Calvin moved  from a  juridical, one may 

say  a  mere  human  way  of  church  management,  to  the  much  wider  vision  of  a 

scriptural  view on  church  government.  Thereby  he  proposed  a  new  vision  for  the 

church  and  in  the  same  time  implemented  a  church  order  in  order  to  secure  the 

church as God’s new order in the world (verus ordo).” 

Oor die Skrif as primêre bron vir die kerkregering is dit nie moeilik om bevestiging te kry uit 

Calvyn se geskrifte nie. Ter stawing wys Coertzen (1991:24) op Institusie IV, III, 1: 

"Nu moeten wij spreken over de orde door welke die Here wil, dat zijn kerk bestuurd 

word" Vervolg  in hoofstuk  IV, 1: "Tot nu toe hebben wij gehandeld over de orde van 

kerkregering, zoals die ons uit Gods zuiver Woord is overgeleverd en over de diensten, 

zoals ze door Christus ingesteld zijn". In hoofstuk X, 6 ontsê hy die mens enige reg om 

"het geen zij zelf uit zichzelf en zonder Gods Woord uitgedacht hebben, aan de kerk 

ter  noodzakelijke  onderhouding  op  te  leggen"  en  in  paragraaf  30  van  dieselfde 

hoofstuk skryf hy "...dat ik slechts die menselijke inzettingen goedkeur, die gegrond zijn 

op Gods gezag en uit de Schrift genomen en dus geheel en al Goddelijk zijn."  

 

Van’t Spijker (1992:97‐98) sluit hierby aan, wanneer hy merk op die woorde van Calvyn: 

“Ik heb uiteengezet dat er geen kerk kan bestaan, tenzij er een zeker bestuur wordt 

ingesteld, zoals ons uit het Woord van God is voorgeschreven en in de oude kerk in 

acht werd genomen.” 

 

Coertzen (1991:24; kyk ook Strauss, 1991a:24) sien Calvyn se beklemtoning van die Skrif (as 

die  primêre  bron  vir  die  regering  in  die  kerk)  nie  as  ŉ  fundamentalistiese  of  biblistiese 

Skrifgebruik nie:  

“Hy het nie ŉ onveranderlike sisteem van kerkregering uit die Skrif afgelees nie, maar 

wel die  lus Divinum daarin gevind, die dinamiese beginsel van die orde wat  in die 

kerk moes  geld.  In  die  praktyk  van die  kerklike  lewe  kon die beginsel  verskillende 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



62 

 

vorme  aanneem,  soos blyk uit die Nederlandse weergawe  van  sy  kommentaar op 1 

Kor. 14:40”: 

“De Here heeft daarom de uiterlijke ceremonieën in onze vrijheid gelaten, opdat wij 

niet  zouden  gaan  denken  dat  Zijn  dienst  daarin  opgaat.  Intussen  heeft  Hij  ons 

echter niet toegelaten een ongebonden en teugelloze willekeur, maar Hij heeft, om 

zo te zeggen, grenzen om ons heen gesteld, of althans de vrijheid welke Hij verleende 

zo gematigd, dat het slechts geoorloofd  is uit Zijn Woord een oordeel op  te maken 

over wat recht is.” 

Plomp (in Strauss, 1991a:24; ook in Coertzen, 1991:25) praat in hierdie verband van Calvyn 

wat  tevrede was met  "Biblische Weisungen"‐ wat  beteken  Calvyn  was  tevrede met  ŉ 

reëling, solank as wat die Bybelse grondgedagte  tot sy  reg kom. Vir Coertzen  (1991:25; 

vgl.  ook  Pont,  1981:21)  blyk  die  feit,  dat  die  Skrifbeginsel  oor  die  orde  in  die  kerk 

verskillende toepassings kon vind, duidelik in die Ordonnances Ecclésiastiques (art. 1): "...dat 

in  ons  stad  en  ons  gebied  die  volgende  kerkorde  sal  geld  ..."  Dit  gaan  nie  om  ŉ 

onveranderlike orde wat orals en altyd moet geld nie, maar om ŉ orde vir "ons stad en ons 

gebied".  Die  implikasies  hiervan,  argumenteer  Coertzen  (1991:25;  vgl.  ook  Strauss, 

1991a:24),  is  dat  die  [wese  van  ordereëlings  in  die  kerk  behoort  te  bestaan  in  ŉ 

gehoorsaamheid  aan  Skrifbeginsels, met  ŉ  vergestalting  daarvan  in  die  lig  van  eietydse 

omstandighede]. 

Coertzen  (1991:25)  wys  op  Institusie  IV,  III,  2‐  wanneer  hy  noem  dat  daar  vir  Calvyn  ŉ 

wesenlike verbintenis bestaan tussen die kerk en sy orde, wat ook blyk uit sy siening van die 

doel wat die regering van die kerk dien: 

“Al wie dus deze soort van regering poogt te vernietigen of verkleint, alsof ze minder 

noodzakelijk  was,  legt  het  toe  op  de  verstrooiing  of  liever  gezegd  de  val  en  de 

ondergang der kerk. Immers het licht en de warmte der zon, of spijs en drank zijn niet 

zo noodzakelijk  tot het koesteren en onderhouden van het tegenwoordige  leven, als 

het ambt van apostel en herder tot het bewaren van de kerk op aarde.” 

In Institusie IV, X, 27 skryf Calvyn (Coertzen, 1991:25): 

“Het  is er dus  zover vandaan, dat wij de wetten, die daartoe dienstig  zijn, zouden 

veroordelen, dat we veeleer beweren, dat wanneer men deze wetten wegneemt, de 

kerken van hun zenuwen beroofd worden, en geheel misvormd en verstrooid word. 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



63 

 

Immers men  kan niet hebben, wat Paulus  eist, dat  alle dingen  eerlijk  en met orde 

geschieden, tenzij de orde en die betamelijkheid zelf stand houden doordat men, bij 

wijze van banden, wetten toevoegt.” 

Ook  in Institusie  IV, I, 1  lê Calvyn ŉ positiewe band (volgens Coertzen, 1991:25) tussen die 

kerk en orde, as hy die kerk die moeder van die gelowiges noem, deur wie se moederlike sorg 

hulle regeer word, tot hulle opgegroei en uiteindelik tot die eindpaal van die geloof gekom 

het. Die orde in die kerk dien dus ook die groei na geestelike volwassenheid toe. 

Uit die voorafgaande is dit duidelik dat daar vir Calvyn geen spanning bestaan tussen die reg 

(of orde) en die kerk nie. Coertzen (1991:25; Strauss, 1991a:24‐25) vind dat die orde in die 

kerk, nie net ŉ bykomstigheid was wat maar verdra moes word nie‐ die orde het vir Calvyn 

ŉ  integrale deel van die kerk se bestaan uitgemaak, o.a. ook omdat dit vanuit die Woord 

van die Here opgekom het. Coertzen (1991:25)  is oortuig dat ŉ gebrek aan orde, was vir 

Calvyn  juis die  teken van verval en gevoelloosheid  in die kerk, en allermins die bewys van 

groter toegewydheid aan die Here en vervulling met die Gees van God. Spoelstra  (1981:5), 

met  verwysing  na  Institusie,  IV,  x,  8.  10‐15,  noem  dan  ook  dat  die wil  van God  (volgens 

Calvyn) in beide burgerlike en kerklike ordeninge erken moet word.  

 

2.5. Ander Gereformeerde teoloë  

Vele ander Gereformeerde teoloë het in hulle denke oor die verhouding tussen kerk en reg, 

ook in die voetspore van Calvyn gevolg34. 

In 1585 het die saak daarom in die Gereformeerde wêreld, met die publikasie van De politia 

et disciplina Civilie et Ecclesiastica, tum  Israelitica Christianae Reipublicae, van ŉ anonieme 

outeur35,   op die tafel gekom. Coertzen  (1991:26) skryf dat  in dié geskrif, word ŉ duidelike 

onderskeid tussen die geestelike en wêreldse reg gehandhaaf, en word die Gereformeerde 

kerkreg as ŉ geestelike reg in verband met die regverdiging gebring. Hoewel die bevoegdheid 

van die owerheid en die kerk baie duidelik onderskei word, wys Coertzen (1991:26) daarop 

                                                            
34  Volgens  Coertzen  (1991:27)  was  daar  in  die  sestiende,  sewentiende  en  agtiende  eeu,  Gereformeerde 
kerkregtelikes in Nederland wat ŉ integrale verbintenis tussen die kerk en die reg gehandhaaf het‐ mense soos 
W Zepperus met sy Politica ecclesiastica (1595); Ruardus Acronius met Nootwendig Vertooch (1611), waarin hy 
aantoon hoe die gemeente van die Here  "in hare  regieringhe  van de Politike Regieringhe onderscheyden  is 
geweest"; Jacobus Koelman: Het ambt en de plichten der ouderlingen en diakenen (1694) en Lodewyk van Renesse 
met, Verhandeling over het Regeer‐ouderlingschap in de Gereformeerde kerk (1765). 
35
 Coertzen (1991:26) meen dit was heelwaarskynlik Hendrik Corput uit Leiden in Nederland. 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



64 

 

dat beide bevoegdhede betrekking het op die eer van God, en die bevordering van die ryk 

van Christus, oftewel die opbou  (aedificatio) van die  liggaam van Christus. Vir die eerste 

keer word daar nou ook van Gereformeerde kerkreg as ŉ jus ecclesiasticum gepraat‐ al word 

daar feitlik net op die kerklike tug gekonsentreer (Coertzen, 1991:26).   

“ŉ Ster van besondere grootte" (Kleynhans, 1982:13), die Nederlander Gijsbertus Voetius36 

(1589‐1676),  onderskei  met  die  begrip  kerkreg‐  ŉ  geestelike  reg  van  wêreldlike  reg. 

Coertzen  (1991:27) meen die eie aard van die kerkreg bestaan vir   Voetius daarin, dat die 

norme daarvan deur die Woord van God gegee word. Schüle (in Coertzen, 1991:27) toon dat 

Voetius  die  eerste  was,  om  in  Gereformeerde  kerkreg  die  begrip  ecclesia  instituta 

(geïnstitueerde kerk) te gebruik. Coertzen (1991:27) brei hierop uit: 

“Klaarblyklik  gebruik hy die begrip om daarmee ook  iets van die eie aard van die 

kerk  se  reg duidelik  te maak  en wil  hy  nie daarmee  die  indruk  skep  van  ŉ 

sogenaamde  regskerk naas  ŉ kerk wat deur Skrif en belydenis genormeer  is 

nie.” 

In  sy werk, Beginselen van Gereformeerd Kerkrecht, vra Voetius óf  ŉ kerkraadsvergadering 

geoorloof  is  (Coertzen,  1991:27).  Hierop  antwoord  hy  bevestigend  en  verwys  in  sy 

antwoord na Matt. 18:17; Hand. 20:28; 1 Kor.5:5, 12 en 13; 2 Kor.2:6 en 7 en 2 Thess. 3:14. 

In antwoord op die vraag of ŉ kerkraadsvergadering noodsaaklik is, antwoord Voetius: 

 "Zeer zeker opdat al wat zweemt naar ongodzaligheid, wanorde en verwarring, 

uit de kerk geweerd moge worden en er dies alles met orde en stichting moge 

toegaan.  Opdat  er  behoorlijk  zorg  gedragen  worde  voor  wat  dient  tot 

opbouwing der gemeente" (in Coertzen, 1991:27). 

Voetius, soos Calvyn, verwys ook na Rom. 12:8 en 1 Kor.12:28, as bewysplekke in die Skrif 

dat God regeerders  in sy kerk aangestel het. Dit  is dus duidelik, meen Coertzen (1991:27), 

dat  ook  Voetius  nie  die  kerk  en  orde  téénoor  mekaar,  of  los  van  mekaar  sien  nie. 

Inteendeel, merk Coertzen (1991:27), die Heilige Skrif verg dat daar orde en regering in die 

kerk moet wees. 

                                                            
36 Gijsbertus Voetius was vanaf 1634 hoogleraar  in Utrecht. Tussen die  jare 1663‐1674 het hy onder die  titel 
Politica ecclesiastica sy klaslesings gepubliseer. Alreeds uit die metode wat hy gevolg het, blyk dit dat hy ŉ noue 
verband tussen die kerk en orde gesien het, want hy gee nie net die bestaande inrigting van die kerk weer nie, 
maar  is voortdurend besig om aan  te  toon wat die  reg, volgens die Heilige Skrif, behoort  te wees  (Coertzen, 
1991:27).  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



65 

 

Nog ŉ Nederlander, H. Bouwman, stel dit eksplisiet dat kerklike orde nie met die wese van 

die kerk in stryd is nie. Coertzen (1991:28) vat Bouwman se denke hieroor, as volg saam:  

“Die reg in die kerk is nie ŉ steurende mag wat die lewe van die kerk misvorm nie. 

Dit  is  inteendeel ŉ middel waardeur skade van die kerk afgewend word. Weliswaar 

kan kerkreg nie lewe en godsvrug in die kerk waarborg nie, maar dit bied die leiding, 

vastigheid, orde,  samewerking  ensovoorts, waardeur die  kerk des  te beter  aan  sy 

roeping kan beantwoord. Christus, die Koning van die kerk het Sy Woord aan die 

kerk gegee en het ook mense gegee om die heiliges toe te rus vir hulle dienswerk tot 

opbouing van Sy  liggaam. Die apostels as die  fondament van die kerk  (Ef. 2:20), 

het  in die Naam van Jesus Christus verorden dat alle dinge  in die kerk gepas en met 

orde moet geskied. Hulle het bepaalde reëls gegee sodat die gelowiges kan weet hoe 

iemand hom in die huis van God moet gedra. Dit is duidelik dat daar vir Bouwman nie 

ŉ botsing kan bestaan tussen die kerk en orde nie en daarom omskryf hy ook kerkreg 

as die wetenskap wat  die  reg  beskryf wat  in  die  sigbaar  geïnstitueerde  kerk 

geld en behoort te geld.” 

Vir Coertzen  (1991:29) het ook Th. L. Haitjema, van die Hervormde Kerk  in Nederland, dit 

duidelik gestel dat die kerk en die reg eintlik ten nouste op mekaar aangewys is. In sy werk, 

Nederlands Hervormd Kerkrecht  (1951), skryf Haitjema dat Gereformeerdes hulle nog nooit 

eintlik geleen het vir ŉ ontteologisering van die kerkreg nie‐ aangesien hulle handhaaf dat 

alle ware kerkreg in die Skrif gewortel moet bly, en dat daar agter die orde van die kerk ook 

nog  die  belydenis  is;  wat  handel  oor  die  wyse  waarop  die  kerk  regeer  moet  word 

(Coertzen, 1991:29).  

In Suid‐Afrika is ook al baie aandag aan die vraag óór die verhouding tussen die kerk en reg 

gewy. Meeste kerkregskundiges van Gereformeerde belydenis,  verantwoord hulle op die 

een of ander wyse oor die eiesoortige aard van die kerk  se  reg.  In hierdie proses noem 

Coertzen  (1991:29),  word  daar  gewoonlik  sterk  op  Calvyn  en  die  Nederlandse 

Gereformeerde tradisie geleun, en het baie van die verantwoording meermale neergekom 

op ŉ herhaling van wat daar reeds gesê is. Volgens Coertzen (1991:29) het Nauta (in 1971) 

hierdie klag ook  teenoor Nederlandse kerkregtelikes  in hulle verhouding tot Voetius gelê. 

Nog ŉ verwysing in hierdie verband (Coertzen, 1991:29) is die werk van C J Smit, God se orde 

vir sy kerk, ŉ beskouing oor kerkorde (1984). Smit gee o.a. eksegeties aandag aan die begrip 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



66 

 

orde in die Nuwe Testament, met toespitsing op die gebruik van die woord TAKSIS (orde) in 

1 Kor.14:40, en kom dan vanuit die eksegese, tot die slotsom: 

“Orde  is die  teenoorgestelde  van beroeringe, opskudding,  verwarring,  verdeeldheid, 

twis en  tweedrag. Orde beteken dat  iets of  iemand herstel  is om op  sy Godgegewe 

plek  te  funksioneer.  Orde  is  betaamlik,  welvoeglik,  paslik,  geskik,  behoorlik  en 

eerbaar.  Orde  het  die  karakter  van  opbou.  Orde  raak  alles met  betrekking  tot  die 

kerklike samekomste, sowel as die kerklike  lewe  in sy geheel. Orde moet voortdurend 

gehandhaaf word. Orde  is ŉ gawe van die Here, as ŉ vrug van die vrede vanweë die 

heil in en deur Jesus Christus. Orde is ŉ gebod, ŉ voorskrif van die Here” (in Coertzen, 

1991:29). 

 

2.6. Samevatting 

In hierdie deel van hoofstuk 2  is die kerk se reg, as reg ontleed. Daar  is uitgegaan van die 

opvatting dat indien die kerkreg, ŉ reg van bestaan in die kerk het, en die wese van die reg 

nie in stryd is met die wese van die kerk nie, kan die fokus aanskuif na die volgende tema in 

lyn met  die  tese  van  die  studie,  nl.  die  eiesoortigheid,  oftewel  unieke  karakter  van  die  

kerkreg.  

Uit  deel  1  blyk  dit  duidelik  dat  ŉ  eeue  oue  spanning  bestaan  tussen  kerk  en  reg.  Die 

standpunte  van  Sohm,  Brunner  en  ander  wat  soos  hulle  in  die  verlede  gedink  het,  is 

ondersoek.  Hulle  reaksie  was  teen  ŉ  kerk  wat  nie  meer  vanuit  haar  mees  basiese 

vertrekpunte  oor  kerkorde  gedink  en  geleef  het  nie‐  ŉ  kerk wat  nie meer  in  ŉ  lewende 

Geestelike gemeenskap met die Here van die kerk, soos deur die Skrif betuig, verkeer het nie. 

Die gevolg hiervan was uiteindelik ŉ wanorde omdat die kerk uitgelewer  is aan magte wat 

radikaal in stryd was met haar wese en opdrag, as kerk.  

Verder  is  dit  duidelik  dat  binne  die  Gereformeerde  teologie,  kerk  en  reg  nie  in  ŉ 

spanningsverhouding  tot  mekaar  staan  nie,  maar  dat  die  reg  tot  die  opbou  van  die 

gemeente dien, asook dat dit ŉ middel tot ŉ doel is, nl.  om Christus se regering in Sy kerk 

te dien. In hierdie verband is die standpunte van Calvyn, Voetius en Bouwman ondersoek.  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



67 

 

Ook is dit duidelik uit hierdie deel van die hoofstuk, dat die bestaansreg van kerk en reg nie 

alleen  van  belang  is  vir  die  vakwetenskap  kerkreg  nie,  maar  ook  vir  die  praktyk  van 

kerkregering‐  

i. Wie die wese van die kerk en die  reg  in die kerk skei, kan  in ŉ kerklike docetisme 

verval,  

ii. kan orde slegs in terme van die burgerreg beskou,  

iii. of van die veronderstelling uitgaan, dat kerklike probleme  slegs opgelos kan word 

met regsmetodes wat analoog is aan ander vorme van die reg, en wat vreemd is aan 

die regering van die kerk.  

In die belang van die breër studie kan die volgende gevolgtrekkings gemaak word:  

Vanuit ŉ Gereformeerde perspektief beoordeel, blyk dit duidelik dat kerk en reg saam kan 

bestaan en nie ŉ contradictio in terminis nie. Die kerkreg kan as behorend tot reg  in eie sin 

beskou word, aangesien die  reg die gestalte van die genade  is  (teenoor die opvatting van 

Sohm dat reg en genade mekaar uitsluit). Die feit dat kerkreg wel moontlik  is, beteken dat 

daar gevra kan word na die unieke karakter daarvan.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



68 

 

HOOFSTUK 2                                                                                                  

DEEL 2                                                                                                        

KERKREG AS EIESOORTIGE REG 

 

2.7. Inleiding tot Deel 2 

Die  reg  as  sodanig  kom  nie  slegs  by  die  Staat  voor  nie,  maar  ook  in  ander 

samelewingsverbande. Allerlei eiesoortige vorme van die  reg,  soos personereg,  staatsreg, 

huweliksreg,  arbeidsreg,  verenigingsreg,  handelsreg  en  ook  kerkreg,  is  ŉ  werklikheid 

waarmee  mense  daagliks  gekonfronteer  word  (Bakker,  1992a:13;  Coertzen,  1991:38;  Van 

Drimmelen,  1992:212).  Die  vraag  wat  egter  aan  die  orde  kom,  is  dié  omtrent  die 

eiesoortigheid van die kerk se reg. Anders gestel (Coertzen, 1991:38): “Is daar ŉ reg vir 

die kerk wat in die reg in die kerk tot uitdrukking moet kom?” Indien wel‐ waaruit bestaan 

dit? 

Hoewel regsreëls in ŉ verskeidenheid van lewensverbande voorkom, beteken dit nie dat alle 

reg, nie  sekere gemeenskaplikhede het nie  (Coertzen, 1991:38). Dit beteken dat ook die 

kerk se reg, sekere gemeenskaplike trekke met ander vorme van reg deel. Volgens Bakker 

(in Coertzen, 1991:38)   kan daar van alle  reg gesê word‐ dat dit verhoudings wil  reël, sodat 

daar ŉ vreedsame en regverdige saamleef van mense en  instellinge kan wees, en elkeen  in 

die samelewing sy roeping kan vervul. Van alle reg kan ook gesê word dat dit in ŉ mindere 

of meerdere mate formeel van aard is, en dat dit min of meer ŉ vaste struktuur het, wat in 

wese die karakter van ŉ bindende  regsorde veronderstel. Hoewel al die kenmerke van die 

reg,  in alle vorme van  reg aangetref word  (ook kerkreg),  is die kerkreg eiesoortig en uniek 

(Coertzen, 1991:38).  

Hier  in deel 2 sal die kerkreg, as eiesoortige  reg ondersoek word. Vanweë die  feit dat die 

eiesoortige  karakter  van  die  kerkreg  (in  vergelyking  met  ander  regte),  nie  sistematies 

opgeskryf staan nie, sal hierdie tema eerstens ondersoek word deur te vra: waarin bestaan 

die eiesoortigheid van die kerk se reg? Hierdie is ŉ kritiese vraag‐ nie net vir die tema onder 

bespreking nie, maar ook vir die breër  studie: Sodra daar vasgestel kan word waaruit die 

eiesoortigheid van die kerkreg bestaan, kan hierdie eiesoortige element(e) beoordeel word 

vanuit ŉ hermeneutiese oogpunt.  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



69 

 

In deel 2 sal die fokus dus wees op die aard en omvang van die kerk se reg, asook die grens 

(domein‐afbakening) tussen kerkreg en ander reg. Die volgende vrae sal aandag geniet: Het 

die  kerkreg  ŉ  eiesoortige  karakter  t.o.v.  ander  reg? Waarin  bestaan  die  eiesoortigheid, 

oftewel unieke karakter van die kerk se reg? Is daar ŉ reg vír die kerk, wat in die reg ín die 

kerk tot uitdrukking moet kom? 

Soos reeds vermeld‐ hierdie beoordeling sal geskied op spoor van Coertzen se noukeurige 

bespreking‐ waarom orde/reg vir en  in die kerk,  soos  in  sy boek Gepas en ordelik  (1991). 

Coertzen bied  ŉ duidelik, Gereformeerde  standpunt omtrent die eiesoortige karakter van 

die kerkreg. Nie net verstaan hy die  implikasies van ŉ tema wat nie sistematies opgeteken 

staan  nie, maar  hy  argumenteer  téén  die mees  ooglopende  vertrekpunte  van  die  dag. 

Deurgaans  sal  daar  ook  verwys  word  na  die  standpunte  van  ander  kundiges  in  hierdie 

verband,  soos  die  Nederlandse  kerkregskundiges  H.  Bouwman, W.  Bakker,  J.  Plomp,  L.J. 

Koffeman, asook Suid‐Afrikaanse kundiges soos B.B. Keet, E.P.J. Kleynhans en P.J. Strauss.    

 

2.8. Die sleutel tot die eiesoortige karakter van die kerk se reg 

Oor die vraag, waarin bestaan die eiesoortigheid, oftewel die unieke karakter van die kerk se 

reg,  is  daar  nie  eenstemmigheid  nie37.  Sommige  kerkregskundiges  soos  Dingemans 

(1992:215),  fokus op die  Ekklesiologie  as bepalend  in hierdie  verband,  terwyl  ander  soos 

Plomp  (1992:37),  weer  die  Bybel  as  fokus‐  en  vertrekpunt  voorhou.  Van  Drimmelen 

(1992:212;  2004:20) meen  (negatief  gestel)‐ die eie  aard  van die  kerklike  reg  is nie  slegs 

geleë  in die ooglopende  feit dat die  interne kerklike organisasie nie deur die  staat gereël 

word  nie, maar  eerder  (positief  gestel)‐  in  die  objek  van  die  reg,  nl.  die  kerk.  Coertzen 

(1991:39)  weer,  argumenteer  dat  die  Bybel  nie  die  toonaangewende  rede  is  vir  ŉ 

eiesoortige  karakter  nie, maar  eerder  die  kerk  as  “maaksel”  van God. Na  aanleiding  van 

hierdie  uiteenlopende  standpunte,  kan  daar  tereg  gevra  word‐  waarin  bestaan  die 

eiesoortigheid, oftewel die unieke karakter van die kerk se reg? 

                                                            
37 Reeds  in Deel 1 van hoofstuk 2, het ek getoon dat  sommige geleerdes dit  selfs bevraagteken of die kerk 
hoegenaamd ŉ reg mag hê. Ander weer aanvaar dat daar ŉ reg in die kerk is, maar verskil weer oor hoe die reg 
verstaan moet word, of uit watter teologiese beginsel dit beredeneer moet word.  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



70 

 

Vervolgens sal ek poog om hierdie vraag te antwoord, deur die uiteenlopende standpunte 

en vertrekpunte daarom  te evalueer‐  sodoende  ŉ gevolg  te  formuleer, wat die  studie op 

metodiese wyse verder kan lei, insover dit verband hou met die tese daarvan.  

 

2.8.1. Biblische Weisung en dienstrecht as sleutel 

In sy protes teen Sohm se uitspraak dat “het wezen van het recht is wereldlijk”, noem Plomp 

(1992:37) dat die eiesoortigheid van die kerkreg, daarin bestaan dat dit ŉ reg is wat van die 

Bybel gebruik maak:  

“‘Rechtsregels’  komen  echter  ook  voor  in  andere  levensverbanden,  in  het 

huwelijk, het gezin, een vereniging, een bedrijf en ook  in de kerk. Al naar het gelang 

van  het  levensverband  waarin  ze  functioneeren,  ontvangen  de  'rechtsregels'  een 

eigen specifieke kleur. Zo is er ook kerkrecht, recht dat als het goed is volstrekt niet 

diesseitig is, omdat het bepaald wordt door 'biblische Weisung’.”  

Plomp (volgens Strauss, 2010:1), betoog dat die kerkreg, as eiesoortige reg, Christologies‐

ekklesiologies gefundeer moet word‐ omdat die  “Grundrecht”  vir die  kerkreg en daarom 

die ordening van die gemeente moet wees. Plomp meen dus dat die kerkreg van “Biblische 

Weisungen” gebruik moet maak, want Christusgesag  is Woordgesag (vgl. Jonker, 1965:12) 

en die  Skrif bevat geen  klaargemaakte  kerkorde nie.  Ingebed  in hierdie betoog  (Strauss, 

2010:1) is die standpunt dat kerkreg, dienstrecht is, of ŉ dienende reg. Hiervolgens gaan die 

kerkreg uit van Bybelse grondlyne as maatstaf, in sy poging tot ŉ ordening van die kerk, en 

gevolglik word die Skrif aan die kerk “bedien”. Plomp bied dus dienstrecht as ŉ kenmerk 

van  die  kerkreg. Vanwaar  die woordjie  dienstrecht?  Plomp  betrek Markus  10:44  hierby: 

“...elkeen onder julle wat eerste wil wees, moet julle almal se dienaar wees”. Oor Plomp se 

dienstrecht merk Strauss (2010:3): 

“Sy eie Markusvoorbeeld soos aangebied in die konteks van sy argument, dui daarop 

dat hierdie diens uit diens aan die heerskappy of koningskap van Christus deur die 

grondlyne  van  die  Bybel  bestaan.  Vir  Plomp  gaan  dit  nie  om  die  heerskappy  van 

mense nie, maar ‘Biblische Weisungen’.”    

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



71 

 

2.8.2. Die kerk as sleutel 

Volgens Coertzen (1991:39; vgl. ook Strauss, 2010:1) ontleen Plomp die begrip 'Biblische 

Weisung’ aan Karl Barth en Erik Wolf. Vir Barth gaan dit daarom dat die gemeente na die 

stem  van  die  Here moet  luister, wat  Hom  in  die  Skrif  betuig.  Die  gemeente moet  dan 

'Biblische Weisung' of Bybelse grondlyne aan die Skrif ontleen, en hulself sodoende aan die 

lewe  van  die  Heer  in  sy  Ou  én  Nuwe  Testamentiese  gemeente  oriënteer.  Hierop  vra 

Coertzen (1991:39) óf dit inderdaad so is‐ dat die eiesoortigheid van kerkreg daarin bestaan 

dat dit van die Skrif gebruik maak? Beteken dit dat die Bybel niks te sê het vir ander vorme 

van  reg nie? Coertzen  stel hierdie vrae, met verwysing na Erik Wolf  se opstel, Zur Frage 

nach  der  Autorität  der  Bibel  für  die  Rechtsordnung,  waarin  juis  die  teenoorgestelde 

beredeneer word. Coertzen (1991:39) se argument lui as volg:  

“Christen‐regsgeleerdes  uit  ander  gebiede  van  die  reg  mag  en  behoort  tog  van 

Bybelse waarhede gebruik te maak in die beoefening van hulle vak. Om die eie aard 

van kerkreg en kerkregering te peil, is dit dus nie voldoende om te sê dat dit daarin 

geleë is dat dit van die Bybel gebruik maak nie.” 

Eerder, volgens Coertzen  (1991:39), begin die eiesoortigheid van die kerk se reg by die 

feit dat die kerk nie maar net ŉ genootskap of vereniging van mense is, wat tot stand gekom 

het as gevolg van die wilsbesluit van die stemhebbende lede nie: 

“As dit waar sou wees, sou hulle ook met ŉ gewone meerderheidstem kon besluit om 

die bestaan van die kerk te beëindig of om fundamentele waarhede van die kerk se 

bestaan te verander. Nee, die kerk is ŉ “maaksel” van God, geskape in Christus Jesus 

(Ef. 2:10) En dan nie maaksel  in die  sin van die  skepping  in die algemeen nie, maar 

maaksel  in die  sin dat God van voor die grondlegging van die wêreld af besondere 

"dinge" gemaak/gedoen het om die kerk daar te stel.”  

Ook Celliers en Strauss (2004:9‐10) beaam hierdie punt, wanneer hul aanvoer dat die kerk 

sy oorsprong by God vind en nie by mense nie: 

 
“Dit word gekonstitueer op grond van die  inisiatief en deur die handelinge van die 

Drie‐enige  God  self.  Hierin  speel  elke  persoon  van  die  Drie‐eenheid  ŉ  unieke  en 

eiesoortige  rol.  Die  genoemde  konstituering  van  die  kerk  kan  beskryf  word  as 

verbondsluiting,  uitverkiesing,  verlossing,  loskoping,  ens.  In  hierdie  voortdurende 

proses  speel  geen menslike  kwaliteite  ŉ  rol nie  en  is dit  slegs God wat  in  sy  vrye 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



72 

 

genade en  liefde besluit het om vir Homself ŉ groep mense uit  te soek om syne  te 

wees.” 

 

As  sodanig  is  die  kerk  dus  iets wat ons  glo  (Coertzen, 1991:39). Volgens die Apostoliese 

Geloofsbelydenis‐ 

“...glo ons ŉ heilige, algemene en Christelike kerk” wat ŉ “heilige vergadering  is van 

ware Christengelowiges wat hulle saligheid in Christus Jesus verwag, gewas is deur sy 

bloed en deur die Heilige Gees geheilig en verseël is” (Nederlandse Geloofsbelydenis 

art. XXVII).  

Coertzen  (1991:39;  vgl.  ook  Bakker,  1992a:13)  is  daarvan  oortuig  dat  die  kerk,  wat  ŉ 

empiriese gestalte aanneem  (in die geïnstitueerde kerke wat ons waarneem),  inderdaad ŉ 

eiesoortige vergadering van mense is. Coertzen (1991:39) sien dit soos volg:  

“...die eiesoortigheid van die kerk is geleë in die ewige raad van God die Vader, in die 

regverdiging  in en deur die Here Jesus Christus en  in die heiligmaking  in en deur die 

Heilige Gees.”  

Met verwysing na hierdie unieke karakter van die kerk, verklaar Coertzen (1991:39‐40) dat 

die orde in die kerk38: 

“...niks anders [is] nie as ŉ gestalte van dankbare gehoorsaamheid... Die orde  in die 

kerk bly maar altyd weer net ŉ poging om uitdrukking te gee aan God se reg vir Sy 

kerk. Dit  kan  ŉ beter of  ŉ  slegter poging wees, maar dit bly  altyd mensewerk wat 

steeds weer getoets moet word aan hierdie diepste  fondament van sy bestaan om 

sodoende  te probeer om  steeds beter uitdrukking  te  gee  aan God  se orde  vir  Sy 

kerk.”  

Ook  Van  Drimmelen  (1992:212‐213)  beywer  hom  hiervoor.  In  sy  bespreking  van  die 

onderskeid  tussen die kerkreg en ander  reg, voer hy aan dat die besondere aard van die 

kerklike reg, in die eerste plek, gegee is met die objek daarvan‐ die kerk is te midde van alle 

ander samelewingsvorme uniek. Van Drimmelen (1992:212‐213) vind dat die kerk nie alleen 

ŉ gemeenskap van gelowiges  is nie, maar  (as verskyningsvorm), die objek van geloof. Die 

wyse waarop die gelowiges  saam die kerk vorm en  sien, kom  tot uitdrukking  in die wyse 

                                                            
38
 D.i. die orde wat die gelowiges formuleer op grond van die uniekheid van die kerk (Coertzen, 1991:39).  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



73 

 

waarop die kerk haarself organiseer. Daarom is die kerkorde onlosmaaklik verbonde aan die 

belydenis. 

In  sy  werk,  Kerkrecht;  een  Theologische  benadering,  maak  Van  Drimmelen  (2004:20)  ŉ 

negatiewe  kwalifikasie  omtrent  die  eiesoortigheid  van  die  kerkreg‐  die  eie  aard  van  die 

kerklike reg is nie slegs geleë in die feit dat die interne kerklike organisasie nie deur die staat 

gereël word nie. Positief gestel‐ daar mag geen ander mag bo haar wees en voorskryf nie, 

behalwe Christus‐ wat sy kerk deur sy Gees en Woord regeer (Van Drimmelen, 1992:212). 

Dit beteken (in materiële sin)‐ die bron van die kerkreg  is anders, as dié van die staatsreg. 

Sonder om te ontken dat ook die staatsreg gebonde is aan die hoër, meta‐juridiese norme, 

merk Van Drimmelen  (1992:212) dat die demokrasie bepalend  is vir die staatsreg‐ dit wat 

die groter bevolking van die land as reg sien en ervaar. Dit beteken dat ŉ verandering in die 

regsgevoel, onder die burgers van die staat, uiteindelik  sal  lei  tot die verandering van die 

staatsinrigting. In hierdie opsig is die staat outonoom (selfstandig) en die kerk heteronoom 

(onderworpe aan wette deur ander), omdat die bron van die kerkreg, nie  lig werp op die 

kerk nie, maar op geloof en lewe.  

Sowel  binne  as  buite  die  kerk,  is  die  reg  nie  ideaal  nie.  In  hierdie  verband meen  Van 

Drimmelen  (1992:212) moet  dat  daar  besin  word  oor  die  sonde.  Die  verskil  is‐  op  die 

gelowige  in die kerk, word ŉ ander verpligting geplaas as op die burgers van die staat. Dit 

beteken‐ dat binne die kerk (in bepaalde gevalle)  is ŉ ander regspleging moontlik, as buite 

die kerk. In hierdie verband vergelyk Van Drimmelen (1992:212) die tugreg van die kerk, met 

die  strafreg  van die  staat. Bepalend het  te doen met die bron waaruit die  tugreg, of die 

strafreg voorkom. Dit het ook te make met die doel van die kerkreg, teenoor die doel van 

die  staatsreg. Die  staatsreg dien primêr die orde  en  vrede  in  die  samelewing,  terwyl  die 

kerkreg eerder fokus op die verkondiging van die Evangelie, in die kerk en in die wêreld.  

Krities stel Van Drimmelen (1992:212) die vraag‐ beteken dit nou dat die reg in die kerk, iets 

anders inhou as die reg in die staat? Volgens hom kan dit eenvoudig nie waar wees nie. Wat 

binne die kerk “reg” is, kan buite die kerk geen onreg wees nie, en wat in die kerk onreg is, 

kan buite die kerk geen reg wees. 

Aan die begin van alle reg, staan die Woord van God‐ wat die orde skep op ŉ woeste en leë 

aarde, en skeiding maak tussen die lig en duisternis.  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



74 

 

Wie hierdie verwantskap oor die hoof sien, waarsku Van Drimmelen (1992:212), kom tot ŉ 

twee‐ryke  leer‐ waarby die wêreldlike karakter van die kerk, en die geestelike karakter van 

die staat verdoesel word, asook vergeet word dat beide ryke onder een Heer staan.  

In wese  is daar geen werklike skeiding  tussen kerkreg en ander reg nie, want volgens Van 

Drimmelen  (1992:212)  gaan  alle  reg  terug  op  Gods  se  skeppingswoord‐  dit wat  vandag 

gespreek word in die kerk en staat, word gemik op die herskepping van ŉ gevalle wêreld.       

Van  Drimmelen  (1992:212)  kom  tot  die  gevolg,  dat  die  unieke  aard  van  die  kerk  se  reg 

voortvloei uit die konvensioneel‐teologiese grondslag waarop dit berus‐ d.w.s. die kerk as 

objek. 

Nog ŉ kerkregskundige wat die eiesoortigheid van die kerk se reg toeskryf aan die kerk (as 

objek), is B.J. Van Wyk (1991:14): 

“Dit moet beklemtoon word dat die  reg wat  in die kerk beoefen word  inderdaad ŉ 

reg sui generis  is. Die rede hiervoor  is die eiesoortigheid van die kerk  in die wêreld. 

Die kerk  is daardie gemeenskap wat  in die wêreld ontstaan omdat die Heer van die 

kerk deur Sy woord en Gees die kerk  in die wêreld  in aanskyn roep met die Bybelse 

opdrag: Gaan na al die nasies toe en maak die mense my dissipels: doop hulle  in die 

naam  van  die  Vader  en  die  Seun  en  die  Heilige  Gees,  en  leer  hulle  om  alles  te 

onderhou wat ek jul beveel het.”    

 

2.8.3. Die Ekklesiologie as die sleutel 

In  sy artikel, Kerkorde als ecclesiologische vormgeving, beweer Dingemans  (1992:215) dat 

die eie aard van die kerkreg inherent is aan die eie aard van kerk‐wees, en dus direk verband 

hou met die Ekklesiologie: 

“Een  kerkorde  is  gestructureerde  en  in  de  praktijk  gebrachte  theologie.  Of  nog 

preciezer  gezegd:  een  kerkorde  is  een  in  rechtsregels  vertaalde  ecclesiologie. Wat 

een  kerkgemeenschap  denkt  over  haar  eigen  wezen  en  gestalte,  over  haar 

positie  in  de wereld, haar vormgeving en inrichting, wordt  in een kerkorde vertaald 

in  rechtsregels,  die  gelden  voor  het  functioneren  van  die gemeenschap.” 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



75 

 

Dingemans (1992:215) sien dus ŉ verband tussen die reg van die kerk, en die wese van die 

kerk‐ gebaseer op ŉ ekklesiologiese vormgewing. Hoewel hy nie eksplisiet verduidelik wat 

hy onder ekklesiologie verstaan nie, blyk dit wel uit die aanhaling bo, asook in die loop van 

sy artikel, dat dit vir hom verband hou met die kerkgemeenskap se denke omtrent haar eie 

wese en gestalte, posisie in die wêreld, asook haar vormgewing en inrigting. 

Vir meer duidelikheid  in hierdie verband, wend die studie dit tot Strauss se artikel, Wat  is 

ekklesiologie‐ en kerkreg?  (1991). Vanuit ŉ gereformeerde oogpunt beoordeel, verduidelik 

Strauss wat met die ekklesiologie bedoel word (1991b:16): 

“Ekklesiologie is die wetenskaplike (dit is: teoretiese abstraherende en analiserende) 

bestudering van die kerkinstituut vanuit geloofshoek en in onderworpenheid aan die 

deur God geopenbaarde kerklike struktuur‐ en geloofsnorme.” 

Anders  as  by  Strauss  se  definisie  omskryf  Jonker,  en  Kleynhans  (in  Strauss,  1991b:16) 

Ekklesiologie as: 

“...die  wetenskaplike  studie  van  die  ‘Godsopenbaring’  soos  dit  in  die  kerk  as 

gemeenskap van gelowige mense tot gevolg gehad het en steeds het.” 

Strauss vind dat die laasgenoemde omskrywing eerder klem lê op die Bybel, ás op die kerk. 

Strauss (1991b:16) merk hierom:  

“Dit maak dus nie  ruimte vir die  struktuurverontagsamings en geloofafwykings van 

die  kerk  in die  verlede  en hede nie. Per  konsekwensie moet  alle  verskynsels  in die 

geskiedenis  van die  kerk op hierdie  standpunt dan ook aan die uitwerking  van die 

Bybel toegeskryf word – en dit kan ons tog nie van die sonde in die kerk sê nie.”  

Dit wil dus blyk dat die begrip “Ekklesiologie”, vanuit twee kante bekyk kan word‐ aan die 

eenkant  val  die  fokus  op  die  kerk,  en  die  ander‐  op  die Woord.  Hoe  dit  ookal  sy‐  die 

Ekklesiologie as onderbou, maak daadwerklik deel uit van die eiesoortige karakter van die 

kerkreg.  

Verder,  volgens  Dingemans  (1992:215),  is  daar  ŉ  rigtinggewende  teologiese  kompromie 

deurgaans aanwesig, waarmee duidelik rekening gehou moet word: 

“Een kerkorde  is daarom  in  feite een  theologisch compromis, waardoor een kerk een 

dak  krijgt  waaronder  veel  mensen  kunnen  leven.  Een  kerkorde  is  een 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



76 

 

organisatieconcept, dat verschillende  theologische en ecclesiologische uitgangspunten 

probeert  te  verenigen.  Vanuit  een  theologisch  gezichtspunt  zijn  kerkorden  vooral 

interessant, als men kijkt welke ecclesiologische concepten de boventoon voeren en op 

welke wijze de theologische compromissen zijn gesloten.”  

Die verankering van die kerkreg  in die ekklesiologie  impliseer, volgens Koffeman (2009:16‐

17), twee onaanvaarbare weë: 

“Die  eerste  geblokkeerde weg  is  een  benadering  van  het  (kerk)recht  die  zich wil 

beperken  tot het  recht zoals het ŉ u eenmaal’ bestaat. De vraag naar wat eráchter 

zit, wordt  zo veel mogelijk ontweken. Zo wordt het kerkrecht volstrekt  losgemaakt 

van de theologie.” 

Die tweede weg is dié: 

 “...waarin men het kerkrecht uitsluitend relateert aan de geschiedenis, identiteit en 

‘geijkte’  theologie  van  een  bepaalde  kerkelijke  gemeenschap.  Men  zou  dat 

kerkjuridisch confessionalisme kunnen noem.” 

Koffeman  (2009:17) waarsku‐ alhoewel die kerkreg verankerd  is  in die ekklesiologie, moet 

daar  ook  nie  in  hierdie  verband  oordryf  word  nie.  Nie  elke  keuse  in  die  kerkorde  dra 

dieselfde teologiese gewig nie. Dit is van groot belang om in hierdie verband te onderskei en 

te nuanseer.   

 

2.8.4. ŉ Eie standpunt en metodologiese vertrek  

Na  aanleiding  van  die  uiteenlopende  standpunte  omtrent  die  vraag‐ waarin  bestaan  die 

eiesoortigheid,  oftewel  die  unieke  karakter  van  die  kerk  se  reg,  sal  hierdie  studie  voorts 

uitgaan van die opvatting‐ dat die kerk, die objek van die  reg  is  (Van Drimmelen), dat die 

unieke karakter  van haar  reg duidelik blyk uit die geloofsgemeenskap, wat die  “maaksel” 

van  God  is  (Coertzen),  wat  haar  laat  regeer  deur  Christus,  haar  Heer  en  Koning. 

Terselfdertyd  word  die  Ekklesiologie  as  onderbou  erken  (Dingemans),  nie  slegs  as  die 

kerklike hoofstruktuur nie, maar ook as die wyse waarop die  reg gehandhaaf moet word, 

insluitend  die  wyse  van  regsbeskerming  in  die  kerkreg  (Strauss).  Hoewel  die  Biblische 

Weisung deur Plomp voorgestel word as primêre rede vir ŉ unieke karakter, sal dit nie die 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



77 

 

vertrekpunt van hierdie studie wees nie. Daar word wel erken dat Christus sy kerk  regeer 

deur sy Woord en Gees.     

 

2.9. Kerkreg as eiesoortige reg 

In ŉ poging om die eiesoortigheid van die bogenoemde vergadering se reg te begryp, laat ek 

my  lei  deur  Coertzen  (1991:40‐48)  wat  ŉ  paar  fundamentele  aspekte  daarom  noem. 

Alhoewel Coertzen nie hierdie aspekte onder hofies bespreek nie, het ek sekere elemente by 

Coertzen identifiseer, wat dan ook ooreenstem met die eie karakter van die Gereformeerde 

kerkreg. Vervolgens sal hierdie elemente aandag geniet.  

 

2.9.1. Jesus Christus die enigste Hoof 

Die Here Jesus Christus, die Hoof: 

 

“...bo alle owerheid en mag en krag en heerskappy en elke naam wat genoem word, nie 

alleen  in hierdie wêreld nie, maar ook  in die  toekomstige. Hy het alle dinge onder sy 

voete  onderwerp  en  Hom  as  Hoof  bo  alle  dinge  aan  die  gemeente  gegee,  wat  sy 

liggaam is, die volheid van Hom wat alles in almal vervul” (Ef. 1:21‐23). 

 

Met sy werk, Om die regering van Christus in sy kerk (1965), stel Jonker (p3) dit duidelik dat‐ 

“Jesus Christus die Hoof en Here van Sy kerk is en as Koning direk en persoonlik oor Sy kerk 

regeer”.  Dit,  volgens  Jonker  (1965:3),  is  die  “grondwaarheid  waarvan  die  kerkreg moet 

uitgaan”. 

 

In sy bespreking van Christus as die subjek van die kerk, maak Smit (1984:21) die opmerking 

dat Christus die “Ordegewer” van die kerk is. Volgens Smit (1984:21) beteken “Ordegewer” ‐ 

“Hy  [is] meer as organiese Hoof van sy  liggaam. Hy  is ook die volstrekte Gesagshoof 

van sy liggaam (1 Kor. 11:3; Kol. 2:10). As Gesagshoof en Ordegewer van sy kerk is Hy 

lewens‐een met sy kerk, nie meganies nie, maar op organiese wyse.” 

 

Coertzen (1991:40) is oortuig dat Christus se Hoofskap oor die kerk, asook oor alle ander, ŉ 

aanduiding  is dat die kerk “ŉ unieke grootheid  in die Kosmos [is] terwyl dit  terselfdertyd ook 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



78 

 

deel  is van die kosmos”. Volgens Coertzen  (1991:40) beteken dit dat Christus “op ŉ ander 

manier  Hoof  is  van  Sy  kerk,  as  wat  Hy  dit  van  die  heelal  is”.  Du  Plessis  (in  Coertzen, 

1991:40) verduidelik‐ terwyl Christus die Hoof van die ganse kosmos is, is Hy ŉ afsonderlike 

gawe van God,  juis en alleen aan die kerk. Hierdie gawe van Christus as Hoof van die kerk, 

het besondere implikasies vir die reg wat in die kerk geld (Coertzen, 1991:40):  

“Die Hoofskap van Christus oor die kerk  is  inderdaad ŉ praesentia  realis  (ŉ werklike 

teenwoordigheid)  van Hom  in  Sy  kerk waarin Hy  deur  niks  en  niemand  anders  nie 

vervang mag of behoort te word nie. Sou dit gebeur,  is dit ŉ afbuiging, ŉ deformasie 

van die eiesoortige reg van die kerk wat net tot skade en skande vir die kerk kan lei.”  

 

 Ook Jonker (1965:3) verwys hierna, wanneer hy skryf: 

“Die belofte van Christus dat Hy al die dae tot aan die voleinding van die wêreld met 

die kerk sal wees (Matt. 28:20), sowel as die belofte dat Hy persoonlik deur die Gees 

in en by die kerk sal bly (vgl. Joh. 14:16‐20) en dus teenwoordig sal wees waar twee 

of drie  in Sy Naam vergader (Matt. 18:20),  is te duidelik dat die kerk sou kon twyfel 

aan die praesentia realis Christi ipsius hier en nou, op elke punt van die weg.” 

 

Celliers en Strauss (2004:10) onderskryf Christus se rol as ŉ kenmerk van die eiesoortigheid 

van die kerk: 

“ŉ Mens kan hieruit sê dat God sy kerk skep en onderhou deurdat Hy individue deur 

sy Gees in geloof aan Jesus Christus bind. Hieruit blyk die eiesoortigheid van die kerk 

teenoor enige ander groepering van mense in die wêreld.” 

 

Hierdie besondere, reële verhouding  tussen Christus en Sy kerk‐ wat ook bepalend  is vir 

die  reg vír en  ín die kerk, blyk ook uit die verskillende beelde wat die Nuwe Testament 

gebruik, om die verhouding tussen Christus en die kerk uit te druk:   

“Hy  is die wynstok, hulle die  lote  (Joh. 15:5); Hy die goeie Herder, hulle die skape 

(Joh. 10:11‐16); Sy kerk is Sy liggaam (Rom. 12:5; 1 Kor. 6:15; 12:12, 27; Ef. l:22w; 4:12, 

16; 5:30; Kol. 1:24; 3:15) en Hy is die Hoof van hierdie liggaam (Ef. 1:23 en Kol. 1:18)”                           

(Bronkhorst; Jonker; Van't Spijker in Coertzen, 1991:41; Celliers & Strauss, 2004:10). 

Christus se hoofskap hou in dat Hy die regeerder van die kerk is‐ [in werklikheid dat Hy die 

enigste Een is wat seggenskap het in die kerk] (Coertzen, 1991:40). 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



79 

 

Vanuit  ŉ presbiteriaal‐sinodale oord beoordeel,  skryf Van Wyk  (1991:66;  vgl. ook 

Pont, 1981:192): 

“Die sentrale uitgangspunt van die presbiteriaal‐sinodale kerkbegrip  is om uiting  te 

gee  aan  die  alleenheerskappy  van  Jesus  Christus  in  sy  kerk,  die  Christokrasie. 

Wanneer dié feit as uitgangspunt gestel word, word ook gesê dat die reg wat  in die 

stelsel geld eiesoortig is, ius sui generis. Dit beteken, ter loops, dat die demokrasie en 

sy denke hier nie ŉ plek vind nie.” 

Die Christokrasie kom dan tot uiting  in Christus wat sy kerk, onmiddellik deur sy Woord en 

Gees regeer en middellik deur sy amp (Keet, 1963:9; Van Wyk, 1991:10; Coertzen, 1991:41; 

Pont, 1981:192).  

Elders skryf Van Wyk (1991:10): 

“Die kerk as lewensgemeenskap wat aan Christus verbind is, sê orde, reg en struktuur 

word dus bepaal deur Christus, die Hoof van die kerk.” 

 

2.9.2. Christus voltrek Sy regering deur sy Woord en Gees 

Met verwysing na Van’t Spijker se stelling‐ 

“...zij  is  het  die  alles wat  in de  gemeente  geschiedt  tot  een heilswerkelijkheid maakt, 

herscheppend en effectief naar de wijze der vrije genade.”  

wys Coertzen  (1991:41) daarop dat die praesentia  realis van Christus  in Sy gemeente, nie 

slegs  in  sakramentele  sin verstaan moet word nie. Volgens Bouwman  (in Coertzen)  is die 

Woord, nie nét  ŉ Woord van  reg vir die Kerk nie. Dit  staan egter net  so vas dat dit  in die 

Woord is, dat Christus se reg vir Sy kerk gehoor word. Hans Küng (in Coertzen, 1991:41) praat 

in hierdie opsig van die normatiwiteit van die oorsprong van die kerk:   

“Die Kirche  steht und  fällt mit der Bindung  an  ihren Ursprung  in  Jesus Christus und 

seiner Botschaft, mit dem dauerenden Bezogensein auf  ihren Existenzgrund  in der ein 

für alle Male gültigen und so gegenwärtigen Heilstat Gottes in Christus.” 

Die eiesoortigheid van die kerk se reg, redeneer Coertzen (1991:41), is dus ook daarin geleë 

dat dit in die Woord “moet hoor wat Christus se wil vir Sy kerk is en dat daardie wil dan vir 

die huidige tyd geïmplementeer moet word”.  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



80 

 

Celliers en Strauss (2004:10‐11) praat van die kerk se  identiteit, wat ten diepste geleë  is  in 

die  oorgelewerde  (Bybelse)  tradisie  aangaande  Jesus  Christus,  asook  in  Christus  se 

eiesoortige leefwyse, wat die kultiese aanbidding van God insluit. “Dit is uit die Skrif duidelik 

dat hierdie eiesoortigheid van die kerk se bestaan in die wêreld teenstand sal ontlok en die 

kerk mag nie daarvan terugdeins nie” (Celliers en Strauss, 2004:11).  

Käsemann  (in Coertzen, 1991:41) waarsku‐ dit beteken nie ŉ klakkelose kopiëring van die 

kerk  in  die  geskiedenis  nie. Die  kerk  is  vanuit  sy  oorsprong  in  Christus, wel  in  sy  volheid 

aanwesig in beide die Ou en Nuwe Testament, en dit is die taak van die kerkregskundige om 

die orde van Christus vir daardie kerk te soek, en te vertaal‐ in die lig van die uitdagings wat 

sy/haar eie besondere tyd bied (Coertzen, 1991:41). 

Die Skrif, en veral die Nuwe Testament, verduidelik Coertzen  (1991:41), bevat ŉ menigte 

riglyne en motiewe van groot en blywende betekenis vir die  inrigting, verband en bestuur 

van die Christelike kerk. Ook is die laasgenoemde van belang‐ vir die organisatoriese opbou 

van die volk van God en die liggaam van Christus. 

Riglyne en motiewe in die Skrif, is nie slegs ŉ versameling van bepalinge en wettiese reëls, 

wat  sonder meer  op  biblistiese wyse  toegepas moet word  nie.  In  hierdie  verband  skryf 

Coertzen (1991:42): 

“Met  inagneming van die tyd van hul ontstaan, die verband waarin hul voorkom, die 

literatuursoort waarin hul geskryf is, en die sosiologiese situasie van die gemeente aan 

wie die betrokke geskrif gerig is, is al die ter sake gegewens uiteindelik daarop gemik 

om ook die huidige gemeente van die Here bewus te maak van sy eie wese (te wete 

sy  andersoortigheid  as  volk  van  God  en  liggaam  van  Christus)  en  van  die 

noodsaaklikheid  om  sy  inrigting,  sy bestuur  en  verband  steeds  te  toets  en  te  laat 

korreleer aan sy wese as volk van God en liggaam van Christus.” 

 

2.9.3. Skriftuurlike riglyne oor orde 

Met  verwysing  na  Von  Campenhausen,  noem  Coertzen  (1991:43)  dat  die  ordeskeppende 

riglyne en motiewe in die Skrif, nie op ŉ gesistematiseerde wyse voorkom nie. Daar kan nie 

van  ŉ Nuwe  Testamentiese  "leer"  van die  reg,  vir  die  kerk  gepraat word nie.  In hierdie 

verband wys Celliers en Strauss  (2004:7) daarop, dat die Skrif nie eerstens geskryf  is as ŉ 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



81 

 

bloudruk vir die kerk en haar orde nie. Hoewel daar nie ŉ volledige kerkorde  in die Skrif 

opgeteken staan nie, word daar in die Gereformeerde teologie oorwegend saamgestem, 

dat die beginsels vir  ŉ komplete kerkorde,  tog genoegsaam daarin gegee  is.  In hierdie 

verband noem Smit (1984:59) die name van Sillevis Smitt, Bronkhorst, Van Itterzon, Pont 

en ander gereformeerde  kerkregskundiges, wat oordeel dat die Skrif wel die beginsels 

vir ŉ komplete skriftuurlike kerkorde, voldoende gee.   

Aangesien  die  eiesoortige  reg  van  die  kerk  uit  eie  wese  opkom,  kan  daar  tussen 

Skrifgegewens onderskei word, wat op die aard van die orde vir die kerk dui, asook op die 

konkrete orde betrekking het (Coertzen, 1991:42). 

Rigtinggewend vir die aard van die kerk se orde is 1 Kor. 14:33 en 40:  

"God  is  nie  ŉ  God  van  wanorde  nie  maar  van  orde  en  vrede"  (vers  33).                                 

"Daarom moet alles ordelik en gepas daaraan toegaan in die gemeente" (vers 40).  

Volgens Käsemann (in Coertzen, 1991:42) blyk die besondere aard van die kerk se orde, uit die 

feit dat “orde en vrede” saamgevoeg word in vers 33. Coertzen (1991:42) verduidelik: 

“...uit hierdie vrede wat die mens in Christus met God het, vloei ŉ orde voort wat in 

die gemeente gehandhaaf moet word, as ŉ vergestalting van die vrede met God en 

met mekaar.  In aansluiting hierby die woorde van vers 40 wat daarop dui dat die 

hele kerklike lewe behoorlik en toepaslik, in ooreenstemming met die gebod van die 

Here, ingerig moet word.”  

Coertzen (1991:42‐43) dui op die verskeie plekke  in die Nuwe Testament, waar gemeentes 

geroep word om hulle  te onderwerp aan die orde, hetsy by wyse van onderwerping aan 

mekaar  (Ef.  5:21) of  deur  gehoorsaamheid  aan diegene wat  gegee  is  ten  dienste  van  die 

gelowiges (1 Kor. 16:16). Ook noem Coertzen (1991:42‐43) dat dit opvallend is, hoe daar 

meermale in die Nuwe Testament bevele gegee word ten opsigte van die orde wat daar in 

die gemeente moet wees (1 Thess. 4:2; 1 Tim. 1:18; 1 Kor.7:10; 11:17; 1 Thess. 4:11; 2 Thess. 

3:4,  6,  10,  12;  1  Tim.  1:3;  4:11;  5:7;  6:13,  17).  Ander  kere  is  daar  weer  sprake  van 

verordenings  (1 Kor. 7:17; 11:34; 16:1), of opdragte  (1 Tim. 2:1,  vgl. 6:2; Tit. 2:15 en ook 

Rom. 16:17; 2 Kor. 8:6; 9:5; 2 Thess. 3:12).  

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



82 

 

2.9.4. Ampte en dienste in die kerk 

Benewens  die  bepalings  waarna  reeds  verwys  is,  is  daar  ook  ander  riglyne  en motiewe 

waardeur die eiesoortige aard van die kerk se  reg na vore kom. Vanuit  talle  riglyne  in die 

Nuwe  Testament  blyk  dit  duidelik  dat  in  die  gemeente  van  die Here  Jesus  Christus  twee 

"geledinge" is (Coertzen, 1991:44)‐ die gelowiges (Ef. 4:12) en dan sekere gawes van Christus 

uit die gelowiges (Ef. 4:11), wat uit die aard van die saak self ook gelowiges  is, maar wat ŉ 

besondere funksie ten opsigte van die ander gelowiges vervul (Ef. 4:12). 

Volgens  Coertzen  (1991:44)  staan  hierdie  twee  "geledinge"  in  die  gemeente,  nie  in  ŉ 

verhouding  van  heersers  en  ondergeskiktes  teenoor mekaar  nie.  Die  gawes  (dienste  of 

ampsdraers  in  die  kerk)  is  gegee  om  die  gelowiges  toe  te  rus  (Ef.  4:12,  16),  vir  hul 

eiesoortige dienswerk (Ef. 4:15) binne die koninkryk van God (Coertzen, 1991:44).  

Coertzen  (1991:44)  meen  die  feit  dat  die  dienste  of  ampte  pertinent  as  gawes  van 

Christus aan die kerk genoem word (Ef. 4:11, Rom. 12:6‐8, 1 Kor. 12:28), naas die feit dat 

daar  aan  elkeen  van  die  gelowiges  ŉ  gawe  gegee  is  na  die mate  van  Christus  (Ef.  4:7), 

beteken duidelik dat amp en charisma  (gawe) nie  teenoor mekaar gestel mag word  in die 

kerklike orde nie. Bronkhorst  (in Coertzen, 1991:44)  verduidelik dat die  ampte, op  ŉ baie 

besondere  manier  Christus  se  diens  teenoor  Sy  gemeente  verteenwoordig,  en  is  hulle 

terselfdertyd ŉ gawe van Christus. Hulle diens kan daarom in werklikheid as ŉ charismatiese 

diens in die kerk getipeer word (Coertzen, 1991:44).  

Regdeur  die  Ou  Testament  (sien  Celliers  en  Strauss,  2004:12  in  hierdie  verband)  en 

Nuwe  Testament,  is  daar  konkrete  verwysings  na  die  dienste  in  die  kerk39.  Coertzen 

(1991:44‐45) wys op die volgende voorbeelde in die Nuwe Testament: 

“Paulus  en  Barnabas  stel  presbiters  (ouderlinge)  aan  ten  tye  van  die  eerste 

sendingreis (Hd. 14:23); Paulus ontbied die ouderlinge van Efese na Milete en beveel 

hulle om as episkopoi (biskoppe) te waak oor die kudde van die Here. Ons lees ook van 

die  verskillende  soorte  dienste  in  onder meer  Rm.  16:1  (diakonoi);  1  Kor.  16:5 

(aparche:  eersteling);  Gl.  6:6  (Katechôn:  iemand  wat  onderrig  gee);  Kol.  4:17 

(diakonia: Archippus wat ŉ bediening aanvaar het); 1 Ts. 5:12 (kopiôntes: mense wat 

                                                            
39 Hierdie  ontwikkeling  sluit  sekerlik  nie  die moontlikheid  uit,  dat  enige  van  die  dienste waarna  die Nuwe 
Testament verwys weer in die kerk ingestel sou kon word, as die omstandighede van die kerk daarom sou vra 
nie (Coertzen, 1991:45). 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



83 

 

hulle die moeite getroos om te lei en tereg te wys); Flp. 1:1 (episkopoïs en diakonois: 

ouderlinge en diakens). Dit blyk dat baie van hierdie dienste mettertyd in die funksies 

van presbiter of episkopos en diaken saamgeval het.”  

 

2.9.5. Die kerk as plaaslike gemeente  

Terwyl die kerk as die een volk van God in die wêreld geteken word, is dit volgens Celliers en 

Strauss  (2004:11) belangrik om  te merk, dat  die  gemeente  regdeur die Nuwe  Testament 

“minstens  veronderstel en  as  vanselfsprekend  aanvaar word”. Die  gemeente word  in die 

Nuwe  Testament  geskets  as  die  sigbare  gestalte,  van  die wêreldwye  volk  van God  op  ŉ 

bepaalde  plek. Hiervolgens  is  dit  dus  volledig  kerk  (Celliers  en  Strauss,  2004:11;  vlg.  ook 

Keet, 1963:14).  

 
Herman  Ridderbos  (in  Coertzen,  1991:45)  wys  op  waardevolle  riglyne  in  die  Skrif,  wat 

betrekking het op die verband wat daar tussen plaaslike gemeentes behoort te bestaan. Hy 

meen  deur  gestalte  te  gee  aan  hierdie  riglyne,  kan  die  verskillende  plaaslike  kerke, 

onderlinge  gemeenskap  bevorder,  asook  die  grootste moontlike  ooreenstemming  in  hulle 

handelswyses. Ook sal die plaaslike gemeentes ŉ kragtige getuienis van die eenheid van die 

wêreldwye kerk as liggaam van Christus lewer. 

Ter stawing en in aansluiting, skryf Coertzen (1991:45‐46; vgl. ook Keet, 1963:15): 

“Paulus het telkens die gemeentes van die Nuwe Testament gewys op wat in ander 

gemeentes gebeur. Hiermee wou hy hulle klaarblyklik bewus maak van die kosmiese 

verbande waarin die evangelie hulle opgeneem het (Kol. 1:16, 23; 1 Tm. 3:16 in vgl. 

met  Ef.l:10).  Gemeentes  word  ook  opgeroep  om  belang  te  stel  in  wat  in  ander 

gemeentes  gebeur  (2  Kor.  9:2  ev,  Kol.  4:16)  en  deel  te  neem  aan  dit  wat  elders 

onderneem word (1 Kor. 16:1). Dit is ook veelseggend dat Paulus klem gelê het op die 

feit dat hy dieselfde riglyne aan al die gemeentes gegee het en dat dit deur almal 

onderhou moes word (1 Kor. 7:17, 4:17 en 14:33). Hierby kan ook nog gevoeg word 

die klem wat Paulus in Ef. 4:4‐6 le op die feit dat daar net "een liggaam, en net een 

Gees  (is), soos daar net een hoop  is waartoe God  julle geroep het. Daar  is net een 

Here, een geloof, een doop, een God en Vader van almal: Hy wat oor almal is, deur 

almal werk en in almal woon."  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



84 

 

Coertzen  (1991:46) beskou die grondslag vir die onderlinge verband tussen gemeentes, nie 

as  samewerking, hulpverlening en uitwisseling van gedagtes nie, maar eerder die noodsaak 

van ŉ verband. Soos aangedui in die Skrif, spruit dit uit die wese van die kerk: 

 “In die plaaslike gemeente openbaar sig die een en algemene kerk van Christus. Dit is 

enersyds  die  waarborg  vir  elke  plaaslike  gemeente  se  selfstandigheid maar  dit  is 

andersyds ook die oproep tot elke gemeente om hom mede deur ander gemeentes 

van die Here  Jesus  te  laat bepaal  en  gesê.  Soos wat die beeld van die kerk as  ŉ 

veelheid van lede maar een liggaam (Rm. 12, 1 Kor. 12), ŉ skriftuurlike riglyn is vir die 

onderlinge  verkeer  in  die plaaslike  gemeente,  is  dit  ook  ŉ  riglyn  vir  die  onderlinge 

verkeer  tussen gemeentes. Dit beteken dat net soos wat die reg vir die kerk  in elke 

plaaslike gemeente neerslag moet vind, dit ook  in die kleinere en grotere verbande 

van gemeentes neerslag moet vind” (Coertzen, 1991:46).  

 

2.9.6. Die kerklike tug 

Die unieke, eie karakter van die kerkreg, blyk ook duidelik in die Skriftuurlike riglyne wat daar 

vir die  kerklike  tug  voorgeskryf word. Coertzen  (1991:46;  sien ook  Smit, 1984:127) wys  in 

hierdie verband‐ in Matt. 18:15‐20 gee die Here Jesus self aan Sy kerk riglyne, oor hoe daar 

opgetree moet word  teen  ŉ  broeder wat  sondig,  terwyl Matt.  18:21‐35  riglyne  bied  vir 

optrede teenoor die broeder, wat berou toon oor sy sonde.  

Coertzen (1991:46‐47) noem ŉ veelvoud riglyne in hierdie verband: 

“Onderlinge opsig en vermaning, betrokkenheid van medegelowiges, die  leiding van 

hulle wat ŉ besondere  funksie  in die gemeente het, die behoud van die sondaar, ŉ 

lewe  van  gehoorsaamheid  en  die  gesag waarmee  die  gemeente  in  die Naam  van 

Christus mag optree, is alles riglyne wat ter sake is vir die orde in die kerk en wat die 

uniekheid van die kerk se orde duidelik na vore laat tree.” 

Die gesag waarmee die kerk mag optree, dien ook as voorbeeld van die unieke karakter van 

die kerk se orde (Coertzen: 1991:47; vgl. ook Keet, 1963:93): 

“In  vss 18,19 en 20  van Mt. 18 en ook  Jh. 20:22  gee Christus  aanduidinge  van die 

gesag  waarmee  die  kerk  kan  optree  in  sy  onderhandelinge  met  ŉ  broeder  wat 

gesondig het. Die kerk het ŉ sleutelmag op aarde wat in die hemel eerbiedig word 

en  in  sy  hantering  van hierdie mag  kan hy weet  dat Christus  by hom  is. Dit  kom 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



85 

 

daarop  neer  dat  as  die  kerk  na  ŉ  lang  pad  van  onderhandeling met  ŉ  sondaar 

daartoe  kom  om  hom  as  ŉ  ‘heiden’  en  ŉ  ‘tollenaar’  te  beskou  solank  as wat  hy 

ongehoorsaam is aan Christus, sal daardie besluit van die kerk in die hemel eerbiedig 

word‐ dit  is asof Christus self die besluit geneem het. Dit  is ŉ geweldige gesag wat 

hiermee  in die hande van die kerk gelê word, ŉ gesag wat ewigheidskonsekwensies 

het.” 

Coertzen (1991:47) pleit dan ook vir Rom. 13:1‐7 se omskrywing van die owerheid se gesag.  

Eksegeties argumenteer hy dat beide kerk en owerheid se gesag van God is, hoewel elkeen se 

gesag anders en uniek voorkom.  

In  hierdie  verband  merk  Smit  (1984:127),  dat  die  kerkorde  uitgaan  van  die  prinsipiële 

onderskeid tussen kerklike tug en burgerlike straf‐ dat die kerklike tug geen liggaamlike leed 

berokken of boete hef.  

Eksegeties  beoordeel,  kom  Ridderbos  (in  Coertzen,  1991:47‐48)  tot  die  som‐  alle 

bevoegdhede en ordeninge m.b.t. die kerklike tug, wat as reg vir die kerk gegee is om haar 

suiwer te hou en op te bou, is afkomstig van As sodanig, skryf Coertzen (1991:48)‐ 

“...is  die  gemeente  gehoorsaamheid  verskuldig  aan  diegene wat  in  die Naam  van 

Christus hierdie reg vir die kerk uitvoer. Die hele uitvoering van die  reg vir die kerk 

vind egter ook nie buite die gemeente om plaas nie ‐ dit is immers die gemeente wat 

die  persone  met  hulle  opdrag  van  Christus  in  hul  posisies  plaas  ‐  sodat  ŉ mens 

uiteindelik van die kerklike tughandeling sou kon se dat dit uit Christus en deur die 

gemeente is.” 

 

2.10. Die unieke karakter van die Kerkorde‐dokument 

Ten slotte maak ek ŉ paar opmerkings, oor die unieke karakter van die kerkorde‐dokument. 

Volgens Coertzen (1991:192) moet die arbeid van die kerkreg neerslag vind  in ŉ kerkorde. Hy 

(Coertzen, 1991:192) is oortuig daarvan, dat die kerkorde moet op só ŉ wyse uitdrukking gee 

aan God se orde vir Sy kerk‐ dat dit aan die unieke aard van die kerk en sy  reg,  reg wil  laat 

geskied:  

 

“Benewens ŉ kerkorde wat nie in sy opset en formuleringe reg laat geskied aan God se 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



86 

 

reg vir Sy kerk nie, kan die gebruik van ŉ goed verantwoorde en geformuleerde kerkorde 

ewe‐eens skade berokken aan die kerk se getuienis in die wêreld. Wat moet die wêreld 

immers dink van ŉ kerk wat Christus op papier bely as Sy Hoof maar hierdie belydenis nie 

waar maak in die praktyk van elke dag nie” (Coertzen, 1991:192). 

 

Die waarde van die kerkorde  is nie geleë  in teologiese nadenke nie, maar  in die feit dat dit ŉ 

kerklike  regsdokument  is met bindende  reëlings, wat op  ŉ bepaalde  tydstip  in die  verlede, 

deur ŉ spesifieke gemeenskap van mense (die kerk) aanvaar is, as geldend:  

 

“…de  kerk  niet  haar  eigen wetgever  is maar  zich  gebonden weet  aan  de  Schrift. 

Iedere  andere  gemeenschap  vormt  geleidelijk  of  via  revoluties  haar  eigen  recht. 

Maar  de  kerk  is  gebonden  aan een externe  gezagsinstantie  uit  het  verleden” (Van 

de Beek, 1992:62). 

 

Verder is die kerkorde ŉ interne verbandsreg van die kerk‐ binne die grotere regsverkeer van ŉ 

spesifieke samelewing. Volgens Coertzen (1991:193) beteken dit dat die  interne orde van die 

kerk versteur word, indien ŉ kerk nie volgens haar eie ooreengekome orde optree nie. Ook hou 

dit in dat die regsorde in die breëre samelewing versteur word, as die kerk nie volgens haar eie 

interne  verbandsreg  sou  optree  nie,  en  gevolglik  dat  die  regbank  gevra  kan word  om  die 

versteurde  reg  te  herstel  (vgl.  Sadler,  1979:182‐194;  Strauss,  2010:11‐112;  Geldenhuys, 

1951:344; Coertzen, 2001:50;  Smit & Du Plooy, 2008:53). Dikwels  tot die materiële, maar 

altyd  tot  geestelike  skade  vir  die  kerk  (vgl.  ook Du  Toit,  1991:61;  Strauss,  2010:3;  Sadler, 

1989:144). Dus is dit vir die kerk belangrik, om met die kerkorde op so ŉ wyse om te gaan, dat 

God  se  reg vir Sy kerk  (soos weergegee  in die kerklike orde) gehandhaaf word. Dit hou  in  ŉ 

korrekte lees en gebruik van die kerkorde (Coertzen, 1991:193).  

 

 

2.11. Samevatting 

Die vraag aan die begin van Deel 2 was‐ waarin bestaan die eiesoortigheid van die kerk se 

reg? Uit die voorafgaande  is dit besonders duidelik, dat daar nie eenstemmigheid bestaan 

omtrent hierdie vraag nie. Dingemans  fokus op die Ekklesiologiese grondslag  van die  reg, 

terwyl Plomp die Bybel as fokus‐ en vertrekpunt voorhou. Dan  is daar Van Drimmelen wat 

die objek van die reg, nl. die kerk, propageer.   

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



87 

 

Hoewel die  standpunte  rondom hierdie  vraag uiteenlopend  verskil,  is dit duidelik dat die 

tese van hierdie studie, op dieselfde wyse as Coertzen, die eiesoortigheid van die kerk se reg 

verstaan‐ die Bybel  is  nie die  toonaangewende  rede  vir  ŉ  eiesoortige  karakter nie, maar 

eerder die kerk as “maaksel” van God. Omdat die kerk ŉ unieke maaksel van God is, het dit 

ŉ unieke  reg. Afgelei hieruit‐ bestaan daar ŉ bepaalde orde vir en  in die kerk, omdat die 

kerk ŉ unieke samelewingsverband is wat deur God uit die herskepping daargestel is.  

Ook  kom dit duidelik  aan die  lig dat die  kerkreg,  ŉ nie‐staatlike  verbandsreg  is,  ŉ  unieke 

regswetenskap wat uit die Woord  van God, God  se  reg  en orde  vir  Sy  kerk moet navors, 

verklaar en toepas.  

Laastens uit deel 2‐ dit staan vas dat die arbeid van die kerkreg neerslag vind in ŉ kerkorde, en 

daarby behoort die kerklike orde, op ŉ bepaalde wyse uitdrukking te gee aan God se orde, vir 

Sy kerk‐  indien dit aan die unieke aard van die kerk se  reg, wil voldoen. Die ordereëls van ŉ 

kerkorde  is  bindende  reëlings, wat  op  ŉ  bepaalde  tydstip  in  die  verlede,  deur  ŉ  bepaalde 

gemeenskap  van mense  aanvaar  is,  as  geldend  vir  hulle.  Indien  ŉ  kerk  nie  volgens  sy  eie 

ooreengekome orde optree nie, beteken dit dat die interne orde van die kerk versteur word.  

In belang van die breër  studie, blyk die  volgende gevolgtrekkings  rigtinggewend  te wees‐ 

Kerkreg is ŉ eiesoortige reg (ius sui generis) wat in en vir die kerk as eiesoortige gemeenskap 

beoefen word.  Die argument van hierdie studie voorts is‐ die kerk is die objek van die reg, 

en die eie karakter van haar reg blyk uit die geloofsgemeenskap, wat die “maaksel” van God 

is.  Die  kerk  word  regeer  deur  Christus,  haar  Heer  en  Koning.  Terselfdertyd  word  die 

Ekklesiologie as onderbou erken‐ nie slegs as die kerklike hoofstruktuur nie, maar ook as die 

wyse waarop die reg gehandhaaf moet word, insluitend die wyse van regsbeskerming in die 

kerkreg. Hoewel die Biblische Weisung deur sommige voorgestaan word as primêre rede vir 

ŉ unieke karakter, is dit nie die vertrek van hierdie studie nie, maar wel word dit erken dat 

Christus sy kerk regeer, deur sy Woord en Gees. Die Woord waarin God se reg vir Sy kerk 

gehoor word. 

 

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



88 

 

HOOFSTUK 3                                                                                                  

KERKREG IN HERMENEUTIESE PERSPEKTIEF 

 

3.1. Inleiding  

 
“Mij is wel eens opgevallen dat menige theoloog die je van alles kan vertellen over de 

verschillende  manieren  waarop  je  een  Bijbeltekst  kunt  interpreteren,  er  bij  de 

kerkorde  als  vanzelfsprekend  vanuit  gaat  dat  hier  de  kwestie  van  de  interpretatie 

eiegenlijk  niet  speelt.  Maar  ook  in  het  recht  is  sprake  van  hermeneutiek  of 

uitlegkunde” (Koffeman, 2009:95).  

 

Soos die Bybel en alle regstekste, is ook die kerkorde onderhewig aan hermeneutiese reëls, 

wanneer  dit  kom  by  die  uitleg  daarvan.  Soos wat  Bybel‐  en  regstekste  nie  na willekeur 

uitgelê  kan  word  nie,  moet  die  kerkorde  binne  verband  verstaan  word.  Van  de  Beek 

(1992:59) rig ŉ duidelike waarskuwing in hierdie verband: 

“Onder hedendaagse juristen bestaat de neiging eerder het tegendeel te zeggen: een 

positivistische opvatting van rechtsregels heeft als effect dat men niet onderscheidt 

wat men doet en de rechtsregel willekeurig toepast. Juist in het strikte ‘Regel is regel’ 

ligt de wortel van de willekeur. Het effect is niet anders dan het toepassen van losse 

bijbelteksten  in concrete situasies. Waar dat gebeurt, bestaat gewoonlijk een grote 

huiver voor ontkrachting van het  schriftgezag,  terwijl  juist  in het niet onderkennen 

van de hermeneutische situatie het Woord Gods ontkracht wordt. Ook een juridische 

tekst  heeft  uitleg  nodig  om  te  vermijden  dat  men  naar  willekeur  daarover  gaat 

beschikken voor eigen goede of meestal kwade bedoelingen.” 

 

Teen hierdie agtergrond het die regbank40 erken, dat ŉ kerk die reg het om verstaan te word 

soos wat sy haarself verstaan, asook haar eie aard, die verstaan van haar kerkordebepalings 

verhelder (Strauss, 2010:21).  

In die lig van die feit dat die regbank (soos die kerkreg) gebruik maak van die hermeneutiek 

vir  die  uitleg  van  tekste,  asook  dat  kerkregtelike  tekste  onderhewig  is  aan  dieselfde 

                                                            
40  Nederduitse  Gereformeerde  Kerk  in  Afrika  (OVS),  Nederduitse  Gereformeerde  Kerk  in  Afrika  (Phororo)  v 
Verenigde Gereformeerde Kerk  in  Suider‐Afrika,  saaknommer 536/96, Die Hoogste Hof  van Appèl  van  Suid‐
Afrika, Bloemfontein, 27 November 1998 (Ongepubliseerd).  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



89 

 

hermeneutiese proses as regstekste (Van de Beek, 1992:62), stel hierdie hoofstuk die vraag‐ 

óf  die  hermeneutiek  van  die  kerkreg  ŉ  eiesoortige  karakter  toon  t.o.v.  ander  reg. 

Laasgenoemde is ŉ kritiese vraag, aangesien die kerkorde nie geskep is om deur die regbank 

beoordeel te word nie, en hierdie beoordeling wel geskied‐ meestal ten koste van die kerk 

(Du Toit, 1991:61; Coertzen, 1991:193; Strauss, 2010:3; Sadler, 1989:144)41. 

In  hierdie  hoofstuk  sal  die  klem  wees  op  die  verhouding  tussen  die  kerkorde  en 

staatswetgewing, asook die teologiese en regshermeneutiek. Laasgenoemde sal geskied op 

spoor van Lategan se artikel, Die uitleg van wetgewing in hermeneutiese perspektief (1980). 

Volgende sal die fokus verskuif na die hermeneutiese aard van die kerkreg, soos voorgehou 

deur die Nederlander Braam Van de Beek, waarna die verskillende hermeneutiese metodes 

aandag sal geniet. Van de Beek se werk, Hermeneutiek van het kerkrecht (1992), word wyd 

aangehaal deur Nederlandse, sowel as Suid‐Afrikaanse kerkregskundiges. Beide Flip Du Toit 

en  Piet  Strauss  steun  op  Van  de  Beek  se werk, maar  bied  iets  ekstra‐  ŉ  Suid‐Afrikaanse 

kontekstuele interpretasie m.b.t. die bogenoemde metodes.  

Die uitgangspunt vir hierdie hoofstuk, is reeds in die voorafgaande hoofstukke fundeer: Ten 

opsigte  van  die  breër  studie, word  daar  aangevoer  dat  die  temas‐    bestaansreg  van  die 

kerkreg  (hoofstuk 2, D1) en die eiesoortige karakter  van die kerkreg  (Hoofstuk 2, D2), op 

metodologiese wyse ŉ  riglyn bied vir die struktuur van hoofstuk 3. Dit  is wel die geval as 

daar gelet word, dat hoofstuk 3 uitgegaan van die volgende opvattings:  

i. Vanuit ŉ Gereformeerde perspektief blyk dit duidelik dat kerk en reg bestaanbaar is, 

en nie ŉ contradictio in terminis nie. Die kerk se reg kan as behorend tot reg in eie sin 

beskou word, aangesien die reg die gestalte van die genade is (teenoor die opvatting 

van Sohm dat  reg en genade mekaar uitsluit). Die  feit dat kerkreg wel moontlik  is, 

beteken daar kan gevra word na die unieke karakter daarvan. 

ii. Kerkreg  is  ŉ  eiesoortige  reg  (ius  sui  generis) wat  in  en  vir  die  kerk  as  eiesoortige 

gemeenskap beoefen word.  Die kerk is die objek van die reg en die eie karakter van 

die  kerk  se  reg  blyk  uit  die  geloofsgemeenskap‐  wat  die  “maaksel”  van  God  is. 

Hierdie unieke gemeenskap laat haar regeer deur Christus se Woord en Gees.  

 

                                                            
41
 Sien voetnota 6 van hierdie tesis.  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



90 

 

 

 
3.2. Die kerkorde teenoor staatswetgewing 

Volgens Smit (2008:604; vgl. ook Van Drimmelen, 1992:212‐213; 2004:20) bepaal die wese 

en die aard van die kerkorde, dat daar ŉ onderskeid getref moet word tussen kerkordelike 

handelinge,  wat  op  ŉ  “kerkregtelike  wyse”  uitgevoer  word,  en  dié  wat  op  ŉ  bloot 

“staatsregtelike wyse” uitgevoer word: 

i. Terwyl  die  kerkorde  vrye  gehoorsaamheid  uit  liefde  eis,  dwing  die  staatswet 

onverbiddelike nakoming af deur strafmaatreëls.  

ii. Die kerkorde wys weg van haarself‐ deur die toepassing van kerkordelike bepalings, 

word  gehoorsaamheid  aan  die  Woord  van  God  in  kerkregering  moontlik. 

Hierteenoor  wys  die  staatswet  na  homself‐  deur  wetgewing  ná  te  kom,  word 

gehoorsaamheid aan die staatswet afgedwing.  

iii. Bepalend vir die toepassing van die kerkorde is faktore soos geloof, bekering, berou, 

omstandighede en motiewe. Terwyl die toepassing van staatswetgewing nie vra vir 

bekering of berou nie, vereis dit vergelding‐ vir die harmonisering van belange. 

 

Die kerkorde  is duidelik nie ŉ wet nie, en sy  regsgeldigheid  is derhalwe nie  in sy “wetlike 

status”, deur  ŉ mensgemaakte outoriteit  geponeer nie‐  soos  in die  geval  van  ŉ wet. Die 

kerkorde wys weg van haarself, na die eintlike wet‐ die Woord van God. Dus kan en moet ŉ 

kerkorde nie as statuut hanteer word nie, maar as ŉ ordereëling vir die  toepassing van ŉ 

lewensorde‐  wat  God  in  sy  Woord  gee,  en  wat  deur  die  kerkreg  nagevors  is.  (Smit, 

2008:604‐5). Dit alles moet geskied met die uitgangspunt‐ die kerk is die “maaksel” van God, 

ŉ unieke gemeenskap wat regeer word deur Christus se Woord en Gees. 

 

Hierdie toedrag van sake ontlok van Smit (2008:605; vgl. ook Smit, 1984:101): 

“In die kerklike regsuitoefening behoort dit dus nie te gaan om oortredings van die 

kerkorde  nie  –  in  die  burgerlike  regsuitoefening  gaan  dit wel  om  oortredings  van 

staatswette  en  ‐statute.  Die  kerkorde  bevat  die  quod  (die  Skrifbeginsels)  en  is 

sodoende die modus quo (die wyse) waardeur die kerk op Skrifgronde opgebou moet   

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



91 

 

word.  ŉ Oortreding van die kerkorde moet dus  slegs as  ŉ oortreding geag word  in 

soverre  dit  ŉ  oortreding  van  die  Skrif  is,  terwyl  ŉ  oortreding  van  ŉ  staatswet  op 

sigself ŉ strafbare oortreding is.”  

 

3.3. Teologiese hermeneutiek teenoor regshermeneutiek 

Normaalweg word die hermeneutiek geassosieer met die uitleg van Bybelse tekste, maar oor 

tyd het dit ook ander konnotasies ontwikkel. In hierdie verband wys Lategan (1980:107) op 

die  interpretasie  van  literêre  tekste  in  die  algemeen,  ŉ  omvattende metodologie  vir  die 

geesteswetenskappe en ŉ fenomenologiese bestudering van die verstaanproses as sodanig. 

Ten opsigte van die regswetenskap, skryf Lategan (1980:107), is die term moontlik vreemd, 

maar  die  toepassing  self  is  ŉ  ou  bekende. Wetsuitleg  is  niks  anders  as  ŉ  hermeneutiese 

aktiwiteit nie. Dus blyk dit dat beide die teologie en die regswetenskap, ŉ belangstelling toon 

in die hermeneutiese problematiek. Volgens Lategan  (1980:107;  sien ook Botha, 2005:62) 

maak die hermeneutiek  ŉ beduidende deel uit  van die  regsproses, en word die naam  van 

Emilio  Betti  in  hierdie  verband  genoem‐  ŉ  Italiaanse  regsgeleerde,  wat  een  van  die 

belangrikste bydraes nog, tot die huidige hermeneutiese debat gelewer het.   

 

Lategan (1980:107‐109; sien ook Botha, 2005:62) vind dat daar spesifieke raakpunte tussen 

die teologiese en regshermeneutiek bestaan: 

 
i. Beide  dissiplines  streef  die  ontwerp  van  suksesvolle  metodes  na,  waarvolgens 

gesaghebbende, vasgelegde  tekste geïnterpreteer kan word, met die  fokus op huidige 

konkrete situasies. Vir die teologie gaan dit om die uitleg van die gesaghebbende teks van 

die  Bybel,  en  in  die  geval  van  die  regspraak‐  om  die  geoutoriseerde  corpus  van 

wetgewing binne ŉ bepaalde staatsbestel. 

 
ii. Beide  dissiplines  beskik  oor  ŉ  eksistensiële  dringendheid‐ met  die  uitleg  van  die 

Bybel gaan dit om ŉ bevrydende boodskap, wat beslissende konsekwensies vir die mens 

en sy diepste lewensvrae inhou. In die regspraak‐ om die strewe na regsekerheid en die 

handhawing van geregtigheid, in belang van alle betrokkenes.  

 
iii. Beide  die  teologie  en  die  regspraak  het  te  make  met  die  eise,  wat  voortdurende 

veranderende situasies aan die uitlegpraktyk stel: 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



92 

 

 
“Die  vasgelegde  teks  pretendeer  naamlik  om  nie  slegs  van  toepassing  op  ŉ 

eenmalige situasie te wees nie, maar juis om nuwe en dikwels onvoorsiene gevalle 

te  kan  akkommodeer...  Die  wet  is  ŉ  toekomsontwerp  in  soverre  dit  sy  eintlike 

betekenis pas  in die konkretisering  in ŉ toekomstige situasie  laat geld. In die teologie 

word van die eskatologiese dimensie van die openbaring gepraat, waar dieselfde 

spanning  tussen  gesaghebbende,  vasgelegde  teks  (in  die  verlede)  en  die 

voortgaande proses van die geskiedenis met sy onbekende en dikwels onvoorsiene 

toekoms aanwesig is” (Lategan, 1980:108).  

 
iv. Nog ŉ gemeenskaplike  faktor  is die geskiedenis se  invloed‐ op die uitleg van beide die 

Bybel en wetgewing. In die regspraktyk berus die uitleg van wetgewing, nie alleen op die 

bepalings  van  bepaalde  wette  in  isolasie  nie,  maar  word  dit  beïnvloed  deur  vorige 

beslissings van die hof. Die presedenteleer (of stare decisis) dien as ŉ “tweede bron" vir 

die  regspraak.  In  die  teologie  het  ŉ  soortgelyke  proses  plaasgevind‐  reeds  voor  die 

afsluiting  van  die  kanon  het  verskillende  uitlegtradisies  ontwikkel  (juis  vanweë  die 

voortgaande  interpretasie van die boodskap), en het die Traditionsgeschichte ŉ nodige 

hulpmiddel, vir die bestudering van die ontwikkeling van die Bybelse  teks geword. Na 

afsluiting van die kanon, het die kerklike‐tradisie as  tweede kenbron by die uitleg van 

die Skrif, steeds in belang toegeneem. Veral in die Rooms‐Katolieke teologie is, met die 

beginsel "scriptura et traditio" feitlik op dieselfde vlak geplaas. Met sy "sola scriptura" 

wou die Reformasie hierdie uitgangspunt prinsipieel afwys. Daardeur is die betekenis van 

die tradisie nie ontken nie, maar wel sekondêr gestel‐ t.o.v. die Skrif as enigste ware bron 

vir die teologie. 

 

Hierdie ooreenkomste, gee Lategan (1980:109) te kenne,  is nie bedoel om die diepgaande 

verskille  tussen  teologiese  interpretasie,  en die uitleg  van wetgewing  te  verdoesel nie. 

Daar bestaan ook opvallende verskille  in hierdie verband  (Lategan, 1980:109‐110; Botha, 

2005:62): 

 
i. Wetgewing is ŉ eiesoortige genre met eie reëls, wat gerig is op die juridiese ordening 

van  die  menslike  gemeenskap,  en  wat  in  baie  opsigte  nie  met  teologiese  tekste 

vergelyk kan word nie.  

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



93 

 

ii. ŉ  Verdere  opvallende  verskil  is  die  openheid  of  geslotenheid  van  die  corpus  van 

tekste, wat  uitgelê moet word. Die  Bybelse  corpus  het  voor  die  afsluiting  van  die 

kanon op kenmerkende wyse bestendig uitgebrei. Sedertdien  is dit geslote en vind 

daar  in  die  praktyk  geen  verdere  toevoegings  plaas  nie42.  Hierteenoor  word 

wetgewing  voortdurend  uitgebrei,  en  kom  nuwe  reg  tot  stand‐  primêr  deur 

doelbewuste wetgewing, maar ook aan die hand van regterlike regskepping.  

 

3.4. Die hermeneutiese aard van die kerkreg 

In sy artikel, Hermeneutiek van het kerkrecht, haal Braam Van de Beek (1992:60‐61) vir Esser 

aan,  wanneer  hy  daarop  wys  dat  regstekste  aan  dieselfde  hermeneutiese  prosesse 

onderhewig is, as alle ander tekste: 

“Juristische  Hermeneutik...  ist  als  solche  nicht  von  so  grundsatzlicher 

Verschiedenheit  gegenü‐ber  geschichtlicher oder  literarischer Hermeneutik, dass 

sie eine eigene juristische Hermeneutik verlangen würde.”  

Hoewel ŉ  juridiese teks tog maar net ŉ  teks  is, en so verstaan moet word, noem Esser  (in 

Van de Beek, 1992:61) twee verskille m.b.t. die historiese en literêre hermeneutiek: 

i. Die  reg  is perspektief‐ Dit wil nie net  iets vertel of aandui oor die geskiedenis nie, 

maar wil ŉ weg aanwys deur die geskiedenis‐ dit is 'Weisung'. Selfs al word regsreëls 

kasuïsties  geformuleer,  het  dit  ŉ  imperatiewe  bedoeling.  Regstekste  is  dus  ŉ 

bepaalde soort teks. Die reg is op die toekoms gerig, met ŉ spesifieke wyse: nie wat 

gewens  of  verwag  word  van  die  toekoms  nie,  maar  wat  vereis  word.  Regsteks 

beskryf nie wat was of is nie, maar moet wees.   

 
ii. Die  reg  het  betrekking  op  ŉ  spesifieke  situasie  in  die  hede–  Nie  net  moet  die 

ontstaan‐situasie of die interne struktuur van die teks ondersoek word nie, maar ook 

die  teenwoordige  situasie,  waarin  die  teks  (met  die  oog  op  die  toekoms)  moet 

funksioneer. Daar bestaan dus ŉ hermeneutiese spanningsboog‐  tussen die  teks  in 

eie konteks (van ontstaan) en die huidige situasie.  

                                                            
42 Op die vraag na die "ope" of "geslote" kanon, asook die onderskeie vraagstukke rakende die afsluiting van die 
Ou  en  Nuwe  Testamentiese  kanon,  gaan  hier  nie  verder  ingegaan  word  nie.  Hoewel  die  teologiese 
interpretasieproses  ononderbroke  voortgeduur  het,  en  die  toekomsdimensie  ŉ wesenlike  kenmerk  van  die 
Bybelse perspektief uitmaak,

 
is dit tog so dat die kanon in praktyk as afgeslote funksioneer. 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



94 

 

iii. Van de Beek (1992:61) gaan een stap verder as Esser, en identifiseer ŉ derde verskil‐ 

meer tekste verjaar, en vra vir die analise van ŉ eie situasie. ŉ Regsteks behoort dus 

gelees  te  word,  teen  die  agtergrond  van  die  gemeenskap  wat  dit  as  sulks 

gesanksioneer  het.  ŉ  Regsteks  is  dus  nooit  ŉ  individuele  teks  nie, maar  eerder  ŉ 

kollektiewe  teks.  Vanweë  die  besondere  eienskappe  van  regstekste,  is  die 

hermeneutiek van die reg, meer komplekse as ander tekste.  

Wanneer daar gevra word óf die hermeneutiek van die kerkreg eiesoortig  is,  t.o.v. ander 

reg, moet  daar  gelet word op die  identiteite  van beide. Van  de Beek  (1992:62)  vind  dat 

kerkregtelike  tekste  onderhewig  is  aan  dieselfde  hermeneutiese  prosesse  as  ander 

regstekste.  Nooit  mag  daar  ŉ  beroep  op  die  eie  aard  van  die  kerkreg  gedoen  word, 

sodoende die feit te ontduik, dat regsreëls bindend is nie:  

“Men    kan    niet    zeggen    dat    terwille    van    de  genade    die    in  de    kerk   moet  

zegevieren  het  recht  ongeldig  is.  Want het recht is niet ongenadig, het is veeleer 

de vormgeving van de genade. Het belemmert niet de vrijheid maar waarborgt  deze” 

(Van de Beek, 1991:62). 

Van de Beek  (1992:62) waarsku dat ŉ beroep op die genade  (téénoor die  reg), kan  lei  tot 

onreg en dus genadeloosheid. Teenoor die opvatting van Rudolph Sohm‐ dat reg en genade 

mekaar uitsluit, sal daar gehandhaaf moet word dat  die reg, die gestalte van die genade is, 

en dat die Christelike gemeenskap dus sodanige reg moet skep, aangesien dit ŉ uitdrukking 

van die genade is.  

Inhoudelik meen Van de Beek (1992:62), kan die kerk se reg dus verskil van die reg in ander 

gemeenskappe, maar dieselfde geld vir elke gemeenskap. Elke regshermeneutiek moet sorg 

dat reg geskied, aan die eie aard van die gemeenskap waarin dit funksioneer. Die eie aard 

van die Christelike gemeente, hou ook formele konsekwensies  in vir die hermeneutiek van 

die kerkreg. Daarby gaan dit nie om die teenstelling tussen genade en reg nie, maar om die 

feit dat die kerk nie haar eie wetgewer  is nie, aangesien die kerk gebonde  is aan die Skrif. 

Elke gemeenskap vorm ŉ eie reg‐ geleidelik of d.m.v. revolusies, maar die kerk  is gebonde 

aan  ŉ  eksterne  gesagsinstansie  uit  die  verlede.  In  hierdie  verband  wys  Van  de  Beek 

(1992:62)  op  die  hermeneutiese  sirkel‐  nie  alleen  tussen  die  teks  van  die  wet  en  die 

hedendaagse situasie nie, maar ook  in hermeneutiese relasie  [gebracht] met die Bybel. So 

ontstaan daar iets van ŉ hermeneutiese driehoek, of ŉ samestelling van drie hermeneutiese 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



95 

 

sirkels‐ waardeur die hermeneutiek van die kerkreg nog meer kompleks is, as dié van ander 

reg.  Alles  omtrent  die  gewone  reg  geld  hier, maar  die  eie  aard  van  die  reg  bied  ekstra 

komplikasies (Van de Beek, 1992:62).   

 

3.5. Die uitleg van ŉ kerkorde: ŉ Eie wetenskap 

Coertzen  (1991:194)  beywer  hom  daarvoor  dat  elke  ordereël  in  ŉ  kerkorde,  en  in  die 

geheel van die kerklike orde, op so ŉ wyse gelees word, dat die unieke aard van die kerk se 

reg, tot sy reg kan kom. Hierdie betoog van Coertzen  impliseer dan die moontlikheid dat 

die  artikels  van  ŉ  kerkorde,  op  so  ŉ  wyse  gelees  kan  word  dat  dit  presies  die 

teenoorgestelde sê, as wat dit eintlik moet.  In hierdie verband wys Coertzen  (1991:194) 

op Van de Beek se voorbeeld van ŉ predikant wat die bepaling, geen amp mag oor ŉ ander 

heers  nie‐  aanwend,  sodoende  kritiek  van  ander  ouderlinge  (oor  sy wyse  van  prediking) 

ontduik.  

 
Hierdie toedrag van sake, ontlok van Coertzen (1991:193): 

 
“Die regte lees en gebruik van ŉ kerkorde sou in die eerste plek beteken dat dit binne 

die  bakens  van  God  se  orde  vir  Sy  kerk  moet  plaasvind.  Dit  beteken  ŉ  teologiese 

verantwoorde  lees en gebruik waarin die unieke aard van die kerk as Godsvolk en die 

unieke  reg  van God  vir  hierdie  volk  steeds  die  vertrekpunt  en  einddoel  sal wees. Dit 

beteken Jesus Christus se alleenheerskappy deur Sy Woord en Gees. En die dienste wat 

Hy  daarvoor  gebruik moet  steeds weer maar  net  daarop  ingestel wees  om  in  elke 

handeling Christus tot Sy reg te laat kom. Dit maak die lees en gebruik van die kerkorde 

nie net ŉ regsprekende aangeleentheid nie maar iets wat steeds weer en werklik onder 

vervulling van en bekragting met die Heilige Gees moet gebeur.” 

ŉ Teologiese lees en gebruik van die kerkorde veronderstel verskeie hulpmiddels en metodes, 

wat  tot diens van die  interpreteerder kan wees. Van de Beek  (1992:63‐68)  lys en bespreek 

hierdie niveaus in die volgorde: literêre hermeneutiek, strukturele hermeneutiek, historiese 

hermeneutiek,  sistematiese hermeneutiek,  rasionaliteit  van die  regspraak  en  rasionaliteit 

van die wet. Du Toit (1991:46‐59) lys dieselfde metodes, maar in ŉ ánder volgorde, en wys 

dan  daarop  dat  hierdie  metodes  “agtereenvolgens”  aandag  moet  geniet.  Ook  Strauss 

(2010:22‐26)  volg  op  Van  de  Beek  se  spoor,  ten  opsigte  van  die  soorte  metodes, maar 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



96 

 

bespreek dit in dieselfde volgorde ás Du Toit.  

 

3.5.1. Teleologiese hermeneutiek 

“...een hantering van het kerkrecht gericht op het doel: dat er recht wordt gedaan aan 

het rechtsgevoel van de gemeenschap, soms redenerend vanuit bestaande  juridische 

regel geving, soms om te voorzien in leemten in de wet, soms zelfs tegen de letterlijke 

tekst van de wet in” (Van de Beek, 1992:64).  

Volgens Du Toit (1991:46; vgl. ook Strauss, 2010:22) is die eerste vraag wat beantwoord moet 

word by die uitleg van ŉ kerkorde‐ met watter doel (Grieks: telos) is hierdie artikel opgestel? 

Die  antwoord  hierop  vorm  die  agtergrond waarteen  die  ganse  dokument  gelees moet 

word. Ook moet elke artikel in die kerkorde, iets verwoord van hierdie onderliggende doel. 

Vir ŉ kerkorde om aan sy doel te beantwoord, meen Du Toit (1991:47)‐ 

“...moet  die  kerkorde  reg  laat  geskied  aan  die  regsgevoel  van  die betrokke  kerklike 

gemeenskap, wat op sy beurt verbind is aan die Hoof van die kerk, Jesus Christus.” 

Du Toit (1991:47) wys op onderskeidelik Smit en Van der Linde se formulering dat ŉ kerkorde 

se doel gevind moet word  in die versoening wat Christus bewerk het: “Dit het vrede tussen 

God en sy kinders meegebring”. Ook Strauss (2010:22) voeg hom hierby wanneer hy skryf: 

“Vanuit hierdie  versoening moet die kerkorde die vrede  tussen die gelowiges en 

Christus, sy wil en sy Woord weerspieël, moet die kerkorde gestalte gee aan die 

heerskappy van Christus as Hoof in sy kerk.” 

Coertzen (1991:196) weer, fokus op die bou van die kerk: 

“...die kerk [moet] gebou word om te kom tot die mate van die volle grootte van Jesus 

Christus, gebou moet word om die vrug van die Gees te dra sodat God uiteindelik alles 

en in almal sal wees.” 

Dit beteken dat die kerkorde koninklik, profeties en priesterlik gelees moet word: 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



97 

 

“Profeties moet dit God  se  reg poneer,  koninklik moet dit God  se  reg handhaaf en 

priesterlik moet dit die reg gebruik om mense na die Here toe te lei en in die Here te 

vestig” (Coertzen, 1991:196). 

Bondig vat Smit (in Du Toit, 1991:47) die doel van ŉ kerkorde saam: 

 “ŉ Onontbeerlike hulpmiddel waardeur die heerskappy van  Jesus Christus oor sy kerk 

verwerklik word.” 

Du Toit (1991:47) beklemtoon dat die Christusregering ten volle verwesenlik moet word. Dit 

beteken  dat  die  kerkorde  ten  alle  tye  sal  heenwys  na  Christus,  die Hoof  van  sy  kerk.  In 

hierdie verband haal beide Du Toit (1991:47‐48) en Strauss (2010:22) vir Smit aan: 

“Die kerkorde moet in kinderlike gehoorsaamheid aan Christus toegepas word en 

nie  rigoristies,  volgens  die  'letter‐in‐isolement'  daarvan  nie.  Die  'letter'  moet 

gelees word in die lig van die Woord en moet gemeet word aan die eis van liefde en 

die  billikheid‐  óók  in  die  lig  van  die Woord. Die  toepassing  van  die  kerkorde  is 

uiteraard  prakties  toegespits  op  ŉ  bediening  van  die  Skrif, waardeur  die  kerk 

gevorm en opgebou word in wat hy wesenlik op aarde moet wees: die eiendom 

van  Christus  wat  as  één  lewende  gemeenskap  in  liefde,  eensgesindheid, 

diensbaarheid, ordelikheid en gehoorsaamheid aan die Skrif moet lewe."  

Met hierdie doel voor oë moet die volgende uitgangspunte deurgaans in gedagte gehou word 

(Du Toit, 1991:48; vgl. Strauss, 2010:22): 

i. Die kerkorde is nie ŉ wet wat met wetlike gesag geklee is, en juridiese afgedwing moet word 

nie. Die kerkorde wys weg van homself, na Christus en sy Woord. Daarin is die kerkorde se 

bindende karakter geleë‐  sy getrouheid aan die woord en nie  ŉ  regstegniese wetlikheid 

nie. Die  kerkorde  het  nie  ŉ  dwingende  bindende  regskarakter  nie, maar  ŉ  reëlende 

Woordgebonde karakter. 

 
ii. Die kerkorde is nie, en mag nie, in ŉ reglementebundel verander, waardeur die kerklike lewe 

in strakke reglementeringe versteen nie– Strauss (2010:22): “Dit moet die kerklike vryheid 

dien  om  ten  diepste Woordgetrou  te  lewe”.  Du  Toit  (1991:48):  “...dit  behoort  immers 

bediening van Christus se organiese heerskappy oor sy kerk te bly”. Verder moet kerklike 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



98 

 

gebeure nie gereglementeer word met notariële noukeurigheid nie‐ “want baie kan aan die 

wysheid van die kerklike vergaderinge toevertrou word” (Du Toit, 1991:48).   

Met die fokus op die formele aard van die kerkorde, haal Du Toit (1991:48) vir Nauta aan:  

“Wanneer deze gemeensschap  leeft en zich krachtig weet te betonen, zal de druk tot 

een louter formeel in acht nemen van die bepalingen der kerkorde niet zozeer worden 

gevoeld en zal als vanzelf de bereidheid aan de dag treden om er zich zoveel mogelijk 

aan  te  houden  en  eventuele  afwijkingen  op  bepaalde  punten  van  elkander  te 

verdragen en als goed op te nemen.”  

By die verwesenliking van hierdie doel, bestaan die gevaar deurgaans dat ŉ kerkorde óf te min 

ordereëlings het  (wat willekeur  in die hand werk), óf  te veel ordereëls het  (wat die groter 

gevaar van hyperorganisatie meebring), wat beteken dat alles tot in die fynste besonderhede 

gereglementeer word. 

In hierdie verband spreek Du Toit (1991:49) sy teleurstelling uit:  

“Dit  is  ŉ  vergissing  om  te  dink  dat  so  ŉ  goed  ineengestrengelde  en 

aanmekaargetimmerde  kerkorde  die waarborg  is  vir  die  realisering  van  die  doel.  ŉ 

Kerkorde is niks meer as ŉ hulpmiddel nie.”  

Samevattend kan daar gesê word dat die doel van ŉ kerkorde sy lengte, omvang en ook sy 

uitleg bepaal (Du Toit 1991:49). 

 

3.5.2. Sistematiese hermeneutiek 

Van de Beek (1992:64) beskou die sistematiese hermeneutiek as volg: 

“...systematische  hermeneutiek:  Hierbij  wordt  de  betekenis  van  de  rechtsregel 

binnen  het  geheel  van  de  theologische  traditie  van  de  kerk  geplaatst...  De 

dogmatische  bezinning  wordt  van  groot  belang.  De  kerkorde  is  een  van  de 

expressievormen van die traditie en dient dus ook tegen deze achtergrond gelezen te 

worden.”   

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



99 

 

Du Toit (1991:49; vgl. ook Coertzen, 1991:196; Strauss, 2010:22) sluit  by Van de Beek aan, as 

hy  daarop wys  dat  enige  ordereëling  altyd  geplaas moet word,  binne  die  geheel  van  die 

belydenis en teologiese tradisie van die kerk.  

Coertzen  (1991:196)  steun  op  die  NGB43  wanneer  hy,  sy  siening  bied  omtrent  die 

bogenoemde: 

 
“Die wyse waarop besluite in ŉ kerkvergadering geneem word, is uiteindelik nie net in sy 

onmiddellike konteks, die geheel van die kerkorde, en die historiese gesitueerdheid van 

die  betrokke  artikel  ingebed  nie. Nog  dieper  is  die  fondament  dat  Jesus  Christus  die 

enigste Here van die Kerk is (NGB art. 30), dat Hy deur Sy Woord en Gees regeer (NGB 

30); dat God vir Hom ŉ volk tot die ewige lewe uitverkies (NGB 29), ja, dat Hy die Skepper 

van Hemel en aarde is, om maar net ŉ paar van hierdie fondamentstene te noem.” 

 

Smit (in Du Toit, 1991:49; sien ook Strauss, 2010:22) is daarvan oortuig dat die doel van ŉ 

kerkorde  alleen  gerealiseer  kan word,  deur  konkrete  gehoorsaamheid  aan  die  gronde  en 

norm van die kerkorde: die Skrif, belydenis en Kerkreg‐ in hierdie volgorde44. 

Met verwysing na Bouwman en ander, beywer Du Toit (1991:49) hom daarvoor dat die Skrif, 

die primêre bron is, asook kan sekere afleidings gemaak word vanuit die Skrif‐ t.o.v. die kerk 

en hoe dit daar moet uitsien45.  

Koffeman (2009:96) lê klem op die ekklesiologie, wanneer hy skryf: 

“De  systematische  hermeneutiek  neemt  de  visies  die  áchter  een  tekst  liggen  in 

aanmerking. Dit sluit aan bij de inzet van dit boek: achter het kerkrecht ligt in beginsel 

een ecclesiologische visie en men dient een kerkordelijke bepaling in het licht daarvan 

te interpreteren.” 

In  sy  soeke na die korrekte bewoording vir  ŉ  kerkorde, wys Du Toit  (1991:49; vgl.  Strauss, 

2010:22) op die onderskeid tussen die ius constituendum (gepositiveerde kerkreg46) en die ius 

constitution (normatiewe kerkreg). Volgens Strauss (2010:22) is die Skrif die eerste norma, die 

                                                            
43 Die Nederlandse Geloofsbelydenis.  
44  Strauss  (2010:22)  skryf  in  hierdie  verband:  “Dit  beteken  dat  van  die  ekklesiologie  of  kerklike  norme  en 
fasette uit hierdie drie die kerkorde bepaal, sodat dit in die lig hiervan verstaan moet word.”  
45 Coertzen (aangehaal  deur Du Toit, 1991:49) skryf as volg hieroor: "Oor presies hoe die Skrif funksioneer as 
bron is daar wel nuanse‐verskille, maar oor die feit daarvan is hulle (gereformeerde kerkregtelikes) dit eens" 
46
 Strauss (2010:22) verwys ook hierna as die konstantes of norme vir die kerkorde. Die konstantes spruit uit 

die Skrif, belydenis en kerkregtelike uitgangspunte.   

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



100 

 

belydenis die tweede norma en die kerkregtelike uitgangspunte, sake wat getrou aan die Skrif 

en belydenis moet wees. Die ius constituendum is dan ook die ideale reg soos God dit in sy 

Woord gegee het. Du Toit  (1991:49) meen dit  is steeds soeks‐ ŉ kerkorde kan slegs die  ius 

constitutum wees ‐ die reg soos dit reeds verwoord is (Kleynhans in Du Toit, 1991:46). 

Volgens  Du  Toit  (1991:49‐50) moet  daar  ŉ  verdere  onderskeid  getref  word,  tussen  twee 

groepe van bepalinge: “dié wat direk uit  Skrif afgelei word, en dié wat net  sodanig moet 

wees dat hulle nie  in stryd met die Skrif  is nie”.  In hierdie verband dui hy op Hooker, wat 

onderskeid tref tussen "matters of doctrine" en "matters of discipline". 

Dus  blyk  dit  die  kerkorde  is  tot  ŉ  groot mate  afhanklik  van  die  kerklike  leer,  asook  die 

belydenis oor die kerk, soos dit uit die Skrif gesistematiseer word:  

“Dit beteken dus dat ŉ verskil in ekklesiologie, ŉ verskil in opvatting oor wat en hoe die 

kerk volgens die Skrif  is, vanselfsprekend ŉ verskil  in kerklike orde na vore sal bring. 

Hier  is  die  diepste  grond  vir  die  groot  verskil  tussen  die  Rooms‐papale  en  die 

Calvinistiese  presbiteriaal‐sinodale  kerklike  ordening”  (Pont  aangehaal  in  Du  Toit, 

1991:50).  

Johannes Calvyn word bestempel as die vader van die Bybels‐Reformatoriese presbiteriaal‐

sinodale kerklike orde. Volgens Pont  (in Du Toit, 1991:50) het hierdie presbiteriaal‐sinodale 

kerklike orde, die grondpatroon van die orde van die hervormde kerke geword‐ oral waar die 

Calvinisme getriomfeer het: 

“...dat dit  selfs  "dwingend  is, om  ŉ duidelike verband  tussen die Heilige Skrif via die 

belydenisskrif na die kerkorde te konstateer. Dit sal beteken dat in die kerkorde die 

regering  van  Christus,  die  Hoof  en  Heer  van  sy  liggaam,  die  kerk,  volledig 

verdiskonteer moet  word  en  dat  ŉ  orde  wat  sy  regering  deur  sy Woord  en  Gees 

formuleer nie anders as skriftuurlik,  in die breë sin van die woord, genoem kan word 

nie” (Pont aangehaal in Du Toit, 1991:51). 

Samevattend wys  Du  Toit  (1991:51)  dat  hierdie  hermeneutiese  sleutel,  die  uitleg  van  ŉ 

kerkorde‐artikel  “so moeilik maak”.  Hy  dui  op  die  hermeneutiese  driehoek,  wanneer  hy 

verduidelik (1991:51) dat:  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



101 

 

“...anders as met die uitleg van gewone wette, waar die teks en die huidige situasie 

belangrik is, is hier sprake van ŉ hermeneutiese driehoek (die teks van die kerkorde, 

die teenswoordige situasie en ŉ eksterne bron, die Skrif).”   

 

3.5.3. Historiese hermeneutiek 

Inleidend oor die historische hermeneutiek, verduidelik Koffeman (2009:95) dat dit “kijkt naar 

de  geschiedenis  van  een  rechtsregel”.  Van  de  Beek  (1992:63)  noem  drie  vrae  in  hierdie 

verband:  

 
“...in welke historische  context  is de  rechtsregel ontstaan? Wat hebben de opstellers 

ermee willen zeggen? Wat is de functie in het verleden geweest?” 

 
Volgens Du  Toit  (1991:51;  vgl.  ook  Coertzen,  1991:195;  Strauss,  2010:23) word  ŉ  kerkorde 

“nooit in ŉ lugleegte geskryf en toegepas nie”. Die historiese gesitueerdheid en ontwikkeling 

bly gevolglik altyd belangrik vir die bepaling van sy betekenis. Elke artikel in die kerkorde het ŉ 

bepaalde historiese verloop.   

Coertzen (1991:195) merk in hierdie verband: 

“Hier  moet  eerstens  in  ag  geneem  word  dat  elke  kerkorde  en  ander  ter  sake 

dokumente gedateerde dokumente  is. Wie dus wil vasstel wat die geldende orde op 

die oomblik  in  ŉ  kerk  is, moet die  jongste uitgawe  van die  kerklike orde  ter hand 

neem. Dit het nie veel sin om ŉ kerkorde van 1960 te gebruik om ŉ kerklike ondersoek 

in  1990  te  verrig  as  daar  sedert  1960  allerlei  veranderinge  aangebring  is  in  die 

ordereëls wat hierop betrekking het nie. Wie so iets sou doen, stel homself nie net 

aan  kerklike  nie  maar  ook  aan  burgerregtelike  korreksie  bloot.  Kermis  van  die 

onmiddellike historiese situasie van ŉ betrokke artikel  is ewe‐eens belangrik om die 

betekenis van ŉ betrokke artikel te kan peil.” 

Ook  Strauss  (2010:23)  voeg  hom  hierby,  wanneer  hy  fokus  op  die  konstantes  agter 

kerkordebepalings wat hul “neerslag vind  in praktiese maatreëls wat ook die  tekens van die 

tyd  vertoon”.  Hierdie  maatreëls,  volgens  Strauss  (2010:23),  maak  ŉ  “ontwikkeling”  deur, 

tydens die “formulering en wysiging van bepalings.” Praamsma (in Du Toit, 1991:51; in Strauss, 

2010:23)  in hierdie verband, vind die kerkorde nie as ŉ Skrifgegewe  (in die eerste plek) nie, 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



102 

 

maar  as  ŉ  historiese  gegewe.  Volgens  hom  kan  die  vroeëre  toepassing  van  die  kerkorde 

leersaam wees. Hoewel die gelowiges van vroeër kon fouteer het, kan hul ervaring (soos in die 

loop van die geskiedenis) van wins wees.   

Vir ŉ behoorlike verstaan van ŉ bepaling in die kerkorde, moet die historiese hermeneutiek 

met  die  volgende  aspekte  rekening  hou  (Van  de  Beek,  1992:63‐64;  Du  Toit,  1991:51‐53; 

Strauss, 2010:23‐24): 

 

3.5.3.1. Wetshistories 

Van de Beek  (1992:63) stel die volgende vraag hier: “...wat betekende de regel als positief 

recht  ten  tijde  van  de  opstelling?”  M.a.w.  wat  het  die  bepaling  by  die  opstel  daarvan 

beteken?  

Met  die  fokus  op  die  bogenoemde  vraag,  wys  Strauss  (2010:23)  op  die  waarde  van 

“historiese bronne”, asook die “verklaring van ouer kerkordes, waarin die artikel die eerste 

maal voorkom”. 

Du  Toit  (1991:52)  voeg  hom  by  Kuyper  in  hierdie  verband,  wanneer  hy  betoog  dat  ŉ 

dokument  uit  die  16de  eeu  nooit  met  die  huidige,  geheel‐ander‐agtergrondsbegrippe, 

verklaar moet word nie. Dit moet deurgaans verklaar word soos die kerkvaders in hul tyd, en 

eie  geskrifte,  gedoen  het.  "Elke  andere  uitlegging  is  oneerlijk,  onoprecht  en  doet  aan  de 

historie geweld aan" (Kuyper aangehaal in Du Toit, 1991:52). 

Om  hieraan  reg  te  laat  geskied,  meen  Du  Toit  (1991:52),  moet  die  werke  van 

kerkregskundiges,  sowel  as  die  ontstaan  van  die  verskillende  artikels,  ondersoek word.  In 

hierdie verband noem Du Toit (1991:52) die werke van ondermeer Bouwman (1970) en Pont 

(1981).  

 
3.5.3.2. Regshistories 

By hierdie aspecten van die historische hermeneutiek, vra Van de Beek  (1992:63):  “...tegen 

welke voorgeschiedenis is de regel ontstaan?” 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



103 

 

Du Toit (1991:52; vgl. ook Van de Beek, 1992:63) meen die artikel moet in berekening gebring 

word, met die agtergrond waarteen die tradisie ontstaan het. As voorbeeld noem hy die anti‐

hiërargiese tradisie of die Episkopale oorheersing.   

ŉ Bepalende lyn by die uitleg van die kerkorde, en volgens Du Toit (1991:52) die “een groot 

bepalende  lyn”,  is  die  presbiteriaal‐sinodale  kerkordelike  tradisie.  In  hierdie  verband  stel 

Coertzen (1991:195) dit duidelik dat‐ 

“Anti‐hiërargiese artikels  in Gereformeerde kerkordes van die hede, moet steeds 

gesien word teen die hele agtergrond van die Reformasie, toe die alleenheerskappy 

van Christus en die dienskarakter van die ampte, met groot stelligheid  teenoor die 

pouse se pretensie van hoofskap oor die kerk, en die plaasvervangende aard van die 

ampte geponeer is. Die voorgeskiedenis van ŉ artikel, kan ŉ kerk ook help om steeds 

sy eie  kerklike orde  te evalueer. Op die manier  kan ordereëlings met  ŉ  inslag wat 

vreemd is aan die unieke aard van die kerk en sy reg, mettertyd uit die kerklike orde 

gesuiwer word. Hier kan gedink word aan ordereëls wat byvoorbeeld aan predikante, 

as groep, ŉ te groot  inspraak  in meerdere vergaderinge gee, of reëlings waaruit sou 

blyk dat die kerk maar as ŉ gewone vrywillige vereniging, met ŉ demokratiese grond‐

slag, beskou word.”  

Met  verwysing  na  Pont,  dui Du  Toit  (1991:52)  op  ŉ  verdere  historiese  lyn, waarmee  die 

geskiedenis van die kerkregtelike ontwikkeling  in Nederland, en Suid‐Afrika, rekening moet 

hou: 

“...die kollegiale lyn wat in 1816 na vore tree en wat in baie opsigte verwoestend op die 

presbiteriaal‐sinodale  kerkordelike  tradisie  met  sy  noue  verbintenis  aan  die 

belydenisskrif en die Heilige Skrif ingewerk het.”  

Met die  fokus op binneland Suid‐Afrika,  sal daar by die “Kerkorde van De Mist begin moet 

word, om die ontwikkelingslyn getrou na te speur” (Du Toit, 1991:52). Selfs die tugpraktyk van 

die NG Kerk word vandag nog tot ŉ sekere maat deur die ou Nederlandse kollegiale stelsel 

(soos verwoord in die Reglementenbundel van 1816) beheers (Sadler in Du Toit, 1991:52).47 

                                                            
47 Sedert 1998 het die totale tugreglement ŉ radikale verandering ondergaan, sodoende by die praktyk van 
arbeidswetgewing  aan  te  pas.  Veral  die  wysiging  van  belangrike  wetgewing,  soos  die  Wet  op 
Arbeidsverhoudinge  (1995),  die Wet  op  Basiese  Diensvoorwaardes  (1997)  en  die Wet  op  Diensgelykheid 
(1998) was van deurslaggewende belang in hierdie verband (Hersiene Bestuursgids vir Diensverhoudinge in die 
NG Kerk, 2009:10). 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



104 

 

3.5.3.3. Funksioneringsgeskiedenis 

Onder hierdie hoof vra Van de Beek (1992:63): “Is er sprake van jurisprudentie? Hoe heeft men 

in het verleden de regel toegepast?” 

As  voorbeeld  in hierdie  verband, wys Van de Beek  (1992:63) op  ŉ ordereëling  van die 

Nederlandse  Hervormde  Kerk,  waarby  aanwesige  predikante  uitgenooi  word  om  deel  te 

neem  aan  die  handoplegging  by  die  ordinering  van  ŉ  leraar.  ŉ  Aanwesige  predikant  uit  ŉ 

bevriende buitelandse kerk mag nie hieraan deelneem nie, aangesien "aanwesige predikante" 

nog altyd in die verlede geïnterpreteer is as "Nederlands Hervormde predikante".  

Met die  fokus op die  tuisfront, wys Du Toit  (1991:53) op die Algemene Sinode van die NG 

Kerk, waar daar in 1990 ŉ voorgestel gemaak is dat artikel 22 gewysig moet word48: 

"Die  kommissie  is  van  oordeel dat  die  laaste  twee  frases  van  die Artikel  behoort  te 

verval. Dit is vir misverstand vatbaar. Gestel dat ŉ sinode (of selfs ŉ ring of kerkraad) 

op  ŉ bepaalde moment moet besef dat daar nie meer  ŉ kworum  teenwoordig  is 

nie,  dan  kan  bepaalde  werk  nie  meer  afgehandel  word  nie.  In  so  ŉ  geval  is  dit 

ondenkbaar dat dit na die volgende meerdere vergadering verwys kan word." 

Die voorstel was dat die artikel gewysig word, as volg: 

“In meerdere vergaderings word alleen die sake behandel wat daar  tuishoort en wat 

nie in mindere vergaderings behartig kan word nie.”  

Die Sinode het besluit om by die oorspronklike bewoording  te hou, en geen verandering  is 

aangebring nie49. Du Toit (1991:53) verduidelik dat in die bespreking hierom, is getoon dat die 

historiese woorde nog nooit vir enige misverstand vatbaar kon wees nie. Nog altyd  is dit so 

verstaan  dat  die  artikel  juis  daarvoor  voorsiening  maak,  dat  slegs  die  sake  waarvan  die 

omvang  nie meer  deur  die mindere  vergadering  behartig  kan word  nie,  by  die meerdere 

vergadering behandel kan word. 

Strauss (2010:24) bied ŉ verdere voorbeeld, m.b.t. die funksioneringsgeskiedenis, nl. die NGK‐ 

KO (Artikel 10 van 2007)50 bepaal dat ŉ predikant geen ampspligte mag uitvoer binne  

                                                                                                                                                                                         
 
48 Volgens Du Toit (1991:53) word daar in meerdere vergaderinge alleen dié sake behandel wat daar tuishoort, 
of daarheen verwys is deur mindere vergaderinge, of wat nie in mindere vergaderinge afgehandel kon word nie. 
49
 Selfs nie die vervanging van die woord "kon" met "kan" nie (Du Toit, 1991:53).  

50
 Sien Bylaag 1 van hierdie studie.  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



105 

 

die  grense  van  ŉ  ander  gemeente,  sonder  die  nodige  toestemming  van  daardie 

kerkraad nie. Die fokus hier is op die amptelike bediening van die Woord in eredienste, en 

nie  op  die  herderlike  besoeke  aan  eie  siek  lidmate, wat  binne  die  grense  van  ŉ  ander 

gemeente  verpleeg  word  nie.  Laasgenoemde  was  dan  ook  nie  die  oorspronklike  rede 

waarom die artikel aanvanklik by Dordt tot aansyn gebring is nie.  

 

3.5.4. Strukturele hermeneutiek 

 

 “...structurele hermeneutiek: welke betekenis heeft de regel binnen het geheel van de 

wetgeving?  ...Het  komt  overeen met  ‘Schrift met  Schrift  vergelijken’  in  de  bijbelse 

hermeneutiek” (Van de Beek, 1992:63).   

 

Volgens  Van  de  Beek  (bo;  vgl.  ook  Du  Toit,  1991:54;  Strauss,  2010:24)  verwoord  hierdie 

hermeneutiek ŉ vereiste vir die uitleg van ŉ kerkorde, wat dan ook vir die Bybel geld:  ‘Skrif 

moet met Skrif' vergelyk word. Van Dellen (aangehaal deur Du Toit, 1991:54) skryf  in hierdie 

verband: 

"The Church Order and ecclesiastical decisions by no means  stand on par. A Church 

Order  is  a  group of  ecclesiastical  rules, mutually  adopted,  and binding  for  all  the 

churches having so adopted these rules, i.e. for all the churches of the denomination 

concerned: whereas, ecclesiastical decisions are merely distinct applications of one or 

more of the general and basic rules of the Church Order."  

Met  die  fokus  op  die  NG  Kerk,  dui  dit  op  ŉ  aanvaarding  dat  ŉ  KO  homself  nie  sal 

weerspreek nie, dat artikels mekaar aanvul, asook artikels  in ŉ bepaalde volgorde werk‐ 

m.a.w. een artikel word in die lig van ŉ ander uitgelê (Du Toit, 1991:54; Strauss, 2010:24). 

Strauss  (2010:24) wys  in  hierdie  verband  op  die  “kerklike  status wat  aan  die  kerkorde 

kleef”. Dit beteken dat ŉ gereformeerde kerk ŉ rangorde van normgewende dokumente 

erken, wat Strauss (2010:24) dan as volg skets: 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



106 

 

“Hoogste in rang is die Bybel wat as gegewe Woord van God aanvaar word. Onder 

die  Woord  en  hersienbaar  in  die  lig  van  die  Skrif  is  die  kerklike  belydenisse. 

Gebonde aan die norme uit Skrif en belydenis is die kerkorde. In die vierde plek 

is daar die besluite van kerkvergaderings wat aan die eerste drie onderworpe  is. 

Hierdie  rangorde  verklaar  waarom  die  belydenisskrifte met  ŉ meer  gewigtige 

meerderheid  as  die  kerkorde  goedgekeur  moet  word  en  die  kerkorde  met  ŉ 

groter meerderheid as die gewone besluite van die betrokke vergadering aanvaar 

word.” 

Struktureel gewys‐ beteken dit dat die  kerkorde dus op nommer 3  in hierdie  rangorde 

voorkom.     

Ten opsigte van kerkregtelike sake wat  in die NG Kerk voorkom, en die volgorde waarin hul 

gewerk word, lys Du Toit (1991:54‐55) die volgende (na aanleiding van gewig):    

i. Die  Kerkorde  artikels‐  soos  bepaal  deur  die  Algemene  Sinode.  Verandering 

hieraan kan slegs geskied met ŉ tweederde meerderheidstem.  

ii. Die  Reglemente  van  die  Algemene  Sinode‐  ŉ  gewone  meerderheidstem  is 

voldoende vir wysiging. 

iii. Die Bepalinge van die onderskeie sinodes‐ volgens Du Toit (1991:54) is elkeen “ŉ 

eie weerkaatsing van die Kerkorde‐artikels”. Hierdie Bepalinge moet  saam met die 

direk voorafgaande artikels van die KO gelees word. Du Toit (1991:54) wys daarop dat 

heelparty besluite deur die Algemene Sinode, wat vir die praktyk bedoel is, in hierdie 

Bepalinge opgeneem is.  

iv. Reglemente en Vorms "wat weer hulp bied met die uitvoering van die Bepalinge 

in die praktyk" (Lubbe aangehaal in Du Toit, 1991:54). 

Dit  is  nie  altyd moontlik  om  die  belang  van  elke  artikel,  bepaling  en  reglement  volgens 

hierdie  lys  te meet nie. Du  Toit  (1991:55)  verduidelik dat die  Tugreglement  asook  ander 

reglemente van die Algemene Sinode, soms hoër geag word as die artikels. Ook  is daar die 

gevaar  van  verwarring, met  dié  dat  die  artikels  deur  ŉ  groot  aantal  reglementsbepalinge 

aangevul word.  

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



107 

 

3.5.5. Literêre hermeneutiek 

Bondig verduidelik Koffeman (2009:95):  

“De  literaire hermeneutiek  focust op de tekst zelf, tot op de exacte betekenis van 

de daarin gebruikte woorden.” 

Strauss (2010:25) bied ŉ meer volledige, inhoudelike betekenis van hierdie hermeneutiese 

metode, wanneer hy skryf: 

“Hierdie  aspek  by  die  uitlê  van  ŉ  kerkorde  het  te make met  die  betekenis  van 

woorde  in  die  verband  waarin  dit  voorkom  asook  tipies  kerklike  woorde  wat 

hoofsaaklik  in  die  kerk  gebruik word  en  hier  ŉ  sekere  betekenis  ontwikkel  het. 

Hierby moet die impak van die leestekens ook erken word.” 

Ook Du Toit  (1991:55) voeg hom hierby wanneer hy die  leser attent maak, dat gewone 

leestekens nie sonder spesifieke rede op bepaalde plekke geplaas word nie. Daar is woorde, 

asook  uitdrukkings,  wat  benewens  hul  taalkundige  betekenis  ook  histories,  ŉ  bepaalde 

geyktheid verkry het. In hierdie verband wys Du Toit (1991:55; vgl. ook Strauss, 2010:25) op 

die volgende voorbeelde: 

“kuratorium (artikel 5); colloquium doctum (5); konsulent (7); approbasie (8); akte van 

demissie (8); kerklike sake op kerklike wyse (21); ontstentenis (28); kerkvisitasie (31); 

moderator, assessor, aktuarius (39); nie‐gekerstendes (53); soewerein in eie kring (67); 

gedifferensieerde samelewing (68).” 

Laastens moet daar kennis geneem word, dat die taalkundige hermeneutiek saamhang met 

die  teleologiese,  sistematiese,  historiese  en  strukturele  hermeneutiek.  In  hierdie  verband 

merk  Strauss  (2010:25):  “Die  vereistes  by  die  uitleg  van  ŉ  kerkorde  kan  van  mekaar 

onderskei, maar nie geïsoleer word nie.” 

 

3.6. Rasionaliteit van die regspraak 

In  sy  bespreking  omtrent  die  rasionaliteit  van  die  regspraak,  beklemtoon  Van  de 

Beek (1992:64) die verhouding tussen die kerkorde en die gemeentelewe: 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



108 

 

“...uiteindelijk is, het kerkrecht er niet voor de kerkelijke rechters, maar als regel voor 

het  kerkelijke  sameleven. Het  kerkrecht  dient  voor  de  ordening  van  het  leven  van 

gemeenten  en  ambtelijke  vergaderingen.  Het  verschaft  hun  rechtszekerheid  en 

daarom veiligheid in hun beslissen en handelen.” 

Van de Beek (1992:65; vgl. ook Du Toit, 1991:56) vind in hierdie verband‐ moet die gelowiges 

weet wat hul kan verwag “en daarom moet de rechtspraak ook inzichtelijk zijn.” Juis hiervoor 

word die konsep rasionaliteit deur die regswetenskap gebruik. Rasionaliteit, volgens Van de 

Beek  (1992:65;  sien ook Du Toit, 1991:56), beteken dat “men moet de  redelijkheid van de 

toepassing van het recht aantonen.”   

Omtrent die rasionaliteit as eksterne  faktor, skryf Strauss  (2010:25) dat die opvatting  in ŉ 

heersende  samelewingsklimaat een van  redelikheid en billikheid moet wees‐ veral by die 

rasionaliteit van kerkordebepalings en die uitsprake van kerkvergaderinge  in tugsake.  In ŉ 

poging om “kerkordelike sekerheid” onder gelowiges te versterk, merk Strauss (2010:25)‐ 

 “...moet daar ŉ kerkordelike  tradisie gebou word waarin gewaak word  teen ŉ eng  

letterlike  interpretasie of  reël‐terwille‐van‐die‐reël‐benadering wat die doel van die 

kerkorde binne sy kerklike konteks verydel ...Dit beteken dat redelikheid en billikheid 

van  ‘buite af’ met die uitleg van die kerkorde geïnterpreteer word en die gesonde 

oordeel al dan nie van die uitleggers openbaar.” 

Die  rasionaliteit  van  die  reg  is  eweveel  belangrik  in  kerke  met  ŉ  eenvoudige,  asook 

komplekse  kerkorde.  Van  de  Beek  (1992:65)  gebruik  die  Dordtse  en  Rooms‐Katolieke 

Kerkorde as voorbeeld, wanneer hy argumenteer:  

“Waar  gewerkt  wordt  met  de  Dordtse  kerkorde  zal  zich  veel  vaker  een  situatie 

voordoen waarin men op grond van redelijkheid  en rechtsgevoel moet oordelen, dan 

in een kerk met een  zeer gedetailleerde kerkorde zoals de Hervormde of de Rooms‐

Katholieke Kerk. Toch ontkomt geen kerk, net zo min als enige burgerlijke rechtspraak, 

aan het zoeken naar rationaliteit.”  

Die vermoede mag bestaan dat ŉ kerk met ŉ eenvoudige kerkorde, meer vryheid het  in die 

kerklike regspraak. Volgens Van de Beek (1992:65; sien ook Du Toit, 1991:56)  is dit egter 

net ten dele waar:  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



109 

 

“Juist  daar  waar  de  formele  rechtsregel  ontbreekt,  is  een  uiterste  zorgvuldigheid 

geboden om het rechtsgevoel niet te kwetsen en daardoor de rechtszekerheid voor de 

toekomst geen schade toe te brengen.”  

Nog steeds bestaan die vraag of die beslissing regverdig  is.  In hierdie verband meld Van de 

Beek (1992:65‐66; sien ook Du Toit, 1991:56‐57) die volgende metodes: 

 
i. Analise van die situasie 

Dit is veral van belang waar daar ŉ reël bestaan wat toepaslik lyk. Tog moet daar gevra word 

of die reël wel vir die spesifieke situasie bedoel is.  

 

ii. Die beginsel van analogie 

Daar  bestaan  ŉ  regsreël  vir  analogiese  situasies.  Die  analogie  kan  ook  betrekking  hê  op 

vroeëre beslissings.  

 
iii. Afwesigheid van analogie 

Wanneer  daar  geen  eksplisiete  analogie  is  nie,  kan  ŉ  beroep  gedoen  word  op  die 

algemene gevoel van billikheid en reg.   

Laastens‐ t.o.v. die rasionaliteit van die regspraak, oortuig Van de Beek  (1992:66; sien ook 

Du Toit, 1991:57) dat dit belangrik is vir die gelowiges, om te besef dat daar aan hulle geen 

onreg gedoen word nie.  Indien hulle volgens die beginsels van die gebruiklike hermeneutiek 

van  die  kerkreg  leef,  sou  hulle  juridies  korrek  leef,  asook  hul  regsekerheid  op  die  wyse 

waarborg. 

 

3.7. Rasionaliteit van die wet 

Volgens  Van  de  Beek  (1992:66)  kom  dit  al  hoe  meer  in  die  regspraak  voor,  dat  die 

interpretasie van ŉ wet ŉ gewig verkry,  teenoor die positiewe  regsreël. Hy  (Van de Beek, 

1992:66‐68; sien ook Du Toit, 1991:57) meen dit is moontlik dat daar ŉ situasie in kerke mag 

ontstaan, waarby “wetgeving achterblijven bij de theologische ontwikkelingen”. Dus kan die 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



110 

 

rasionaliteit van die regspraak of die betrokke ordereëls, agterraak met die ontwikkeling op ŉ 

bepaalde gebied.  

Die  vraag  is  dus‐  wát  moet  gebeur  as  daar  by  die  lees  van  die  kerkorde  nie  met  ŉ 

ordereëling saamgestem word nie. Van de Beek (1992:67‐68; sien ook Du Toit, 1991:57‐58) 

antwoord aan die hand van  ŉ voorbeeld: kinders  se deelname aan die Nagmaal.   Met die 

fokus  op  die  praktyk  van  die  kerklike  orde‐  ten  spyte  van  ŉ  reëling wat  kinders  tot  die 

Nagmaal verbied, sou ŉ interpretasie wat dit wel oorloof, voorrang geniet bo die geskrewe 

ordereëling. Die deelname van kinders  tot die Nagmaal mag dan wel as onwettig beskou 

word, maar nie as onreg nie. 

Du Toit (1991:58) wys op Praamsma in hierdie verband, wanneer hy verklaar dat op kerklike 

gebied‐   

“...wordt  bij  de Geref  Kerken  niet  voorgeschreven  een  strenge,  slaafsche,  letterlijke 

opvatting van alle bepalingen. In die Geref Kerken is de mogelijkheid opengelaten dat 

men nu en dan, hier en daar, eenigzins daar‐van afwijkt.”  

Maar dit beteken ook nie dat ŉ artikel van die Kerkorde, sonder enige bedenkinge tersyde 

gestel kan word nie: 

“These  rules  have  been  adopted  to  build  the  churches,  not  to  break  them  down. 

Discretion and consideration must always be used...  If  in any particular situation the 

observance of  the Church Order  is a physical  impossibility, or would clearly create 

harm and disorder, a consistory of classis is free to suspend the rule for that instant, 

if at  least  the article  in question does not concern a definite principle of Holy Writ” 

(Van Dellen aangehaal deur Du Toit, 1991:58). 

Ook Voetius  erken die  reg om  van die  kerkorde  af  te wyk‐ op  voorwaarde dat dit  aan  die 

volgende vereistes voldoen (in Du Toit, 1991:58): 

i. Die doel van die afwyking moet steeds in belang van die kerk wees.  

ii. Die afwyking moet as sodanig erken word. 

iii. Die meerdere vergadering moet beoordeel of die afwyking geoorloof was. 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



111 

 

Du Toit  (1991:58) meen ŉ vierde voorwaarde sou hierby gevoeg kon word: dit mag nie ŉ 

presedent vir ŉ verdere afwyking skep nie. 

Dit wil dus blyk asof daar nie iets soos ŉ eenvoudige oplossing bestaan, vir die spanning wat 

wel mag ontstaan, tussen die kerkorde en die gemeentelike praktyk nie.  

 

3.8. ŉ Hermeneutiese netwerk 

Na aanleiding van die  verskeie hermeneutiese metodes, blyk dit dat daar  ŉ  ingewikkelde 

samespel aanwesig is by die kerkreg, tussen‐ 

i. die kerk (wat in ŉ bepaalde rigting groei),  

ii. die  kerkordelike  reëls  (met  ŉ  eie  geskiedenis  en  deel  uitmaak  van  ŉ  bepaalde 

maatskaplike konstellasie), en  

iii. die Skrif (wat op beurt in allerlei situasies ontstaan het). 

In hierdie komplekse geheel moet die kerkregtelike beslissing dan ook plaasvind.  

Volgens Van de Beek (1992:70) bestaan daar allerlei hermeneutiese sirkels, wat met mekaar 

verband hou en sáám ŉ hermeneutiese netwerk vorm: 

“Slechts in het telkens weer doorlopen van alle hermeneutische cirkels doet mën de 

complexe werkelijkheid recht en kan men recht doen  in de complexe werklijkheid… 

In  een  structuur  wegen  bepaalde  elementen  zwaarder  dan  andere.  Het  leren 

afwegen  van  het  gewicht  van  de  elementen  is  buitengewoon  belangrijk. Om  niet 

eindeloos  elke  beslissingsprocedure  helemaal  niew  te  moeten  doorlopen,  zijn  er 

bepaalde regels die generaal voor beslissingen kunnen gelden. Deze moeten als door 

de  gemeenschap  geijkte  regels  zwaar  wegen,  maar  zijn  in  een  hermeneutische 

structuur nooit absoluut.”  

Daar  bestaan  nuwe  besinning  omtrent  die  Skrif,  nuwe  ontwikkelinge  in  die  kerk  en 

maatskappy, en daar  is gewoonte‐vorming  in die gemeente. Dus wil dit voorkom asof nie 

elke  reël  van  die  kerkorde,  dieselfde  gewig  dra  nie.  Mens  moet  jouself  afvra  hoe  dit 

gewoonlik hanteer word‐ soos byvoorbeeld met kinders en die Nagmaal. By sommige reëls, 

meen  Van  de  Beek  (1992:71),  moet  mens  streng  hou‐  byvoorbeeld  die  wyse  waarop 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



112 

 

ampsdraers verkies word. Ander reëls het meer van ŉ raadgewende karakter, wat ten doel 

het om te oriënteer‐ soos die reël oor die censura morum (Van de Beek, 1992:71).   

Van de Beek (1992:71) pleit vir kritiese teologiese besinning in die funksioneringsproses van 

die kerk, want‐  

“In de vormgeving van de kerk  is  zij niet willekeurig overgeleverd aan het spel van 

krachten van maatschappij en geschiedenis. Zij weet zich gevormd door het evangelie 

en wil zich er door laten vormen.” 

Daarby is die teologie ook onderhewig aan hierdie hermeneutiese sirkels‐ in gesprek met die 

Skrif, die tradisie en die konkrete kerklike en maatskaplike situasie. “Kerkreg  is daarby die 

teologiese wetenskap wat  in die kompleksiteit van die teologiese gebeure  in die besonder 

aandag gee aan die funksie van die vasgestelde regsreëls, in samehang met die geheel van 

die evangelie, waarvan die kerk self deel is” (Van de Beek, 1992:71).  

Ten slotte oor die hermeneutiese netwerk, skryf Van de Beek (1992:71): 

“Er is dus niet een simpel schriftberoep mogelijk in het kerkrecht... Alleen in de totale 

samenhang van de kerkelijke werkelijkheid is de contingente beslissing te nemen, die 

zelf vervolgens medebepalend wordt voor de samenhang: zij hoort voortaan bij de 

rechtsgeschiedenis.”   

 

3.9. Samevatting 

Uit die voorafgaande  is dit duidelik dat die kerkorde, net soos die Bybel en alle regstekste, 

onderhewig  is aan hermeneutiese reëls, wanneer dit kom by die uitleg daarvan. Soos wat 

Bybel‐ en regstekste nie na willekeur uitgelê kan word nie, moet die kerkorde binne verband 

verstaan word. 

 
Verder blyk dit duidelik dat daar sowel raakpunte, as verskille bestaan tussen die teologiese‐ 

en regshermeneutiek. Ten spyte van die verskille, is daar genoegsame gemeenskaplike grond 

tussen die teologie en die regswetenskap (sover dit hermeneutiese kwessies betref) om meer 

aandag aan hierdie raakpunte te bestee.  

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



113 

 

Beide  die  teologie  en  die  regswetenskap,  toon  ŉ  belangstelling  in  die  hermeneutiese 

problematiek.  Beide  die  teologiese  en  regshermeneutiek,  is  nie  geïsoleerde  dissiplines 

nie‐  maar  maak  ŉ  inherente  deel  uit  van  ŉ  algemene  hermeneutiek  vir  die 

geesteswetenskappe. Kerkregtelike tekste  is dus onderhewig aan dieselfde hermeneutiese 

prosesse, as ander regstekste.  

Die  vraag  aan  die  begin  van  hoofstuk  3  was‐  óf  die  hermeneutiek  van  die  kerkreg  ŉ 

eiesoortige  karakter  toon  t.o.v.  ander  reg?  Vanuit  die  bespreking  blyk  dit  duidelik‐  die 

hermeneutiek van die kerkreg toon slegs ŉ eie karakter, vir sover dit rekenskap hou met die 

eie aard van die gemeenskap waarin dit funksioneer. Regstekste moet gelees word teen die 

agtergrond  van  die  gemeenskap,  wat  dit  gesanksioneer  het.  Regstekste  is  dus  nooit 

individuele  tekste  nie,  maar  eerder    kollektiewe  tekste‐  en  vanweë  die  besondere 

eienskappe van ŉ regstekste‐  is die hermeneutiek van die reg‐  ŉ komplekse saak, meer as 

ander tekste. Die kerk se reg verskil dus van die reg in ander gemeenskappe, maar dit geld 

vir elke onderlinge gemeenskap. Elke regshermeneutiek moet reg  laat geskied, aan die eie 

aard van die gemeenskap waarin dit funksioneer. Die eie aard van die Christelike gemeente, 

hou ook formele konsekwensies in vir die hermeneutiek van die kerkreg. 

Elke ordereël  in ŉ kerkorde, én  in die geheel van die kerklike orde, behoort op só ŉ wyse 

gelees te word, dat die unieke aard van die kerk se reg, tot haar reg kan kom.  Die regte lees 

en gebruik van ŉ kerkorde, beteken dat dit binne die bakens van God se orde vir Sy kerk moet 

plaasvind. Dit veronderstel ŉ teologiese verantwoorde lees en gebruik, waarin die unieke aard 

van die kerk as Gods volk, en die unieke reg van God vir hierdie volk, steeds die vertrekpunt en 

einddoel sal wees. Dit beteken‐ Jesus Christus se alleenheerskappy deur Sy Woord en Gees en 

die dienste.  

 
Verder veronderstel   ŉ teologiese  lees en gebruik van die kerkorde, verskeie hulpmiddels wat 

tot  diens  van  die  interpreteerder  kan  wees‐  soos  die  literêre,  strukturele,  historiese  en 

sistematiese hermeneutiek, asook die rasionaliteit van die regspraak en rasionaliteit van die 

wet.  Na  aanleiding  van  die  verskeie  hermeneutiese  metodes,  blyk  dit  dat  daar  ŉ 

ingewikkelde samespel aanwesig is by die kerkreg, tussen‐ 

i. die kerk (wat in ŉ bepaalde rigting groei),  

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



114 

 

ii. die  kerkordelike  reëls  (met  ŉ  eie  geskiedenis  en  deel  uitmaak  van  ŉ  bepaalde 

maatskaplike konstellasie) en  

iii. die Skrif (wat op beurt in allerlei situasies ontstaan het). 

Gevolglik  is daar nie  alleen die hermeneutiese  sirkel,  tussen die  teks  van die wet  en die 

hedendaagse situasie nie, maar is beide ook in ŉ hermeneutiese relasie [gebracht], met die 

Bybel, sowel vir die “vigerende recht”, as die situasie van die nou kritiese instansie.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



115 

 

HOOFSTUK 4                                                                                                  

HERMENEUTIEK VAN DIE KERKREG: EIESOORTIG? 

 

4.1. Inleiding  

 

In sy boek, Kerk en orde vandag (2010), staan Strauss ŉ hoofstuk af aan die tema: uitleg 

van ŉ kerkorde, met die titel‐ Die uitleg van ŉ kerkorde: ŉ Eie wetenskap? Na my mening 

verklap  hierdie  titel  iets  van  ŉ  bekommernis  by  Strauss‐  as  daar  gelet  word  op  die 

vraagvorm waarin  hy  dit  stel,  asook  sy  verwysing  na  die  regbank  in  die  begin  van  die 

hoofstuk. Myns  insiens  is dit ŉ grondige bekommernis, en  tereg kan daar vandag gevra 

word óf die uitleg van ŉ kerkorde, werklik ŉ eie wetenskap is? 

  
In die lig van die feit dat die regbank (soos die kerkreg), gebruik maak van die hermeneutiek 

vir die uitleg van tekste, asook die feit dat kerkregtelike tekste onderhewig is aan dieselfde 

hermeneutiese  proses  as  regstekste,  stel  hierdie  tesis met  juiste  rede  die  vraag‐  óf  die 

hermeneutiek van die kerkreg ŉ eiesoortige karakter toon t.o.v. ander reg. Hierdie vraag is 

dan ook ŉ kritiese een, aangesien die kerkorde nie geskep is om deur die regbank beoordeel 

te word nie, en hierdie beoordeling wel geskied‐ meestal ten koste van die kerk!  

Verder word gevra hoe so ŉ eiesoortige hermeneutiese karakter by die kerkreg bewys kan 

word, indien dit wel bestaan.   

 
In hierdie hoofstuk word ŉ beoordeling aangebied van die tese, wat deur die  loop van die 

studie  aan  die  hand  van  die  doelwitstelling  (1.3.2.)  getoets  is.  Met  die  oog  op  die 

beoordeling daarvan word die tese eers weergegee: 

 
Die hermeneutiek  van die  kerkreg  is  eiesoortig  ten opsigte  van ander  reg,  vir  sover dit 

rekenskap  hou met  die  eie  aard  van  die  gemeenskap  waarin  dit  funksioneer.  Hierdie 

eiesoortige karakter kan bewys word, deur eerstens te vra of kerk en reg bestaanbaar is, 

en tweedens deur die eiesoortige karakter van die kerk se reg vas te stel.  

 
Die tese word vervolgens aan die hand van ŉ netwerk vrae, soos genoem in die doelwit van 

die studie (1.3.2.), ondersoek. Hoofstuk 1 van hierdie studie stel die doelwit as volg‐ 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



116 

 

Om ŉ teologies‐kerkregtelike ondersoek te loods na die vraag of die hermeneutiek van die 

kerkreg eiesoortig is ten opsigte van ander reg, asook hoe so ŉ eiesoortige karakter bewys 

kan word. In die gang van die studie het die volgende netwerk van vrae aandag geniet: 

i. Het kerkreg ŉ reg van bestaan in die kerk? M.a.w. is kerkreg moontlik? 

ii. Kan kerkreg inderdaad as behorende tot reg in eie sin beskou word?  

iii. Is daar ŉ reg vír die kerk, wat in die reg ín die kerk tot uitdrukking moet kom? 

iv. Waaruit bestaan die eiesoortigheid van die kerk se reg? 

v. Is die hermeneutiek van die kerkreg eiesoortig t.o.v. ander reg? 

vi. Hoe kan ŉ eiesoortige hermeneutiese karakter by die kerkreg bewys word? 

 

4.2. Beoordeling van die hipotese 

 

Aan die hand van die studie en die bevindinge, kan daar onomwonde gesê word dat‐ (i) kerk 

en  reg  wel  saam  kan  bestaan,  asook  dat  (ii)  kerkreg  inderdaad  beskou  kan  word  as 

behorende tot reg in eie sin.  

 
Die  standpunte  van  Rudolph  Sohm  en  Emil  Brunner  (asook  ander wat  soos  hulle  in  die 

verlede  gedink  het)  se  reaksie was  teen  ŉ  kerk, wat nie meer  vanuit haar mees  basiese 

vertrekpunte  oor  kerkorde  gedink  en  geleef  het  nie‐  ŉ  kerk wat  nie meer  in  ŉ  lewende, 

Geestelike gemeenskap met die Here van die kerk, soos deur die Skrif betuig, verkeer het nie. 

Die gevolg hiervan was uiteindelik ŉ wanorde, omdat die kerk uitgelewer  is aan magte wat 

radikaal in stryd was met haar wese en opdrag, as kerk.  

Binne die Gereformeerde teologie, blyk dit dat kerk en reg nie  in ŉ spanningsverhouding 

tot mekaar staan nie, maar dat die reg die opbou van die gemeente dien, asook dat dit ŉ 

middel tot ŉ doel  is‐ om Christus se regering in Sy kerk te dien. In hierdie verband was die 

standpunte van Johannes Calvyn, Gijsbertus Voetius en H. Bouwman deurslaggewend.   

Ook  is  dit  duidelik  dat  die  bestaansreg  van  kerk  en  reg,  nie  alleen  van  belang  is  vir  die 

vakwetenskap  kerkreg  nie,  maar  het  ook  verreikende  gevolge  vir  die  praktyk  van 

kerkregering. Wie  die  wese  van  die  kerk  en  die  reg  in  die  kerk  skei,  kan  in  ŉ  kerklike 

docetisme  verval,  kan  orde  slegs  in  terme  van  die  burgerreg  beskou,  of  van  die 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



117 

 

veronderstelling uitgaan, dat kerklike probleme  slegs opgelos kan word met  regsmetodes 

wat analoog is aan ander vorme van die reg, en wat vreemd is aan die regering van die kerk.  

Beoordeel vanuit ŉ Gereformeerde perspektief, blyk dit duidelik dat kerk en  reg saam kan 

bestaan en nie ŉ contradictio in terminis nie. Die kerk se reg kan as behorend tot reg  in eie 

sin beskou word, aangesien die reg die gestalte van die genade is (teenoor die opvatting van 

Sohm dat reg en genade mekaar uitsluit). Die feit dat kerkreg wel moontlik  is, beteken dat 

daar gevra kan word na die unieke karakter daarvan.  

Nie net kwalifiseer die  laasgenoemde punte die studie  in  toto nie, maar dit kwalifiseer en 

baan die weg vir die volgende tema  in  lyn met die tese‐ die eiesoortigheid, oftewel unieke 

karakter van die  kerk se reg. In die laasgenoemde verband, kan daar aan die hand van die 

studie en die bevindinge, instemmend geantwoord word dat (iii) daar ŉ reg vír die kerk is, 

wat in die reg ín die kerk tot uitdrukking moet kom, asook dat (iv) die eiesoortigheid van 

die kerk se reg, aan bepaalde elemente geken kan word.   

 
Hoewel daar nie eenstemmigheid bestaan omtrent die “waarin” die eiesoortigheid van die 

kerk  se  reg  gewortel  is  nie,  blyk  dit  duidelik  dat  elkeen  van  die  vertrekpunte  wat 

ondersteuning geniet, tog tot dieselfde konklusie kom‐ die kerkreg  is wel ŉ eiesoortige reg 

(ius sui generis), wat in en vir die kerk as eiesoortige gemeenskap beoefen word.   

Die argument van die tesis is dat die kerk die objek van die reg is (Van Drimmelen), dat die 

unieke karakter  van haar  reg duidelik blyk uit die geloofsgemeenskap, wat die  “maaksel” 

van  God  is  (Coertzen),  wat  haar  laat  regeer  deur  Christus,  haar  Heer  en  Koning. 

Terselfdertyd  word  die  Ekklesiologie  as  onderbou  erken  (Dingemans),  nie  slegs  as  die 

kerklike hoofstruktuur nie, maar ook as die wyse waarop die  reg gehandhaaf moet word, 

insluitend  die  wyse  van  regsbeskerming  in  die  kerkreg  (Strauss).  Hoewel  die  Biblische 

Weisung  voorgestel word  as  primêre  rede  vir  ŉ  unieke  karakter  (Plomp),  sal  dit  nie  die 

vertrekpunt van hierdie studie wees nie. Daar word wel erken dat Christus sy kerk  regeer 

deur sy Woord en Gees. Die Woord waarin God se reg vir Sy kerk gehoor word. 

Die  laaste  twee vrae  in die doelwitstelling  (1.3.2.)  staan  sentraal  tot die hipotese van die 

studie. Die eerste van die twee is bepalend vir die laaste: 

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



118 

 

(v)  Is die hermeneutiek van die kerkreg eiesoortig t.o.v. ander reg? 

(vi) Hoe kan ŉ eiesoortige hermeneutiese karakter by die kerkreg bewys word? 

 
Die  kerkorde,  soos  die  Bybel  en  alle  regstekste,  is  onderhewig  aan  hermeneutiese  reëls, 

wanneer  dit  kom  by  die  uitleg  daarvan.  Soos wat  Bybel‐  en  regstekste  nie  na willekeur 

uitgelê kan word nie, moet die kerkorde binne verband verstaan word. Beide die teologiese 

en regshermeneutiek  is nie geïsoleerde dissiplines nie, maar maak ŉ  inherente deel uit 

van  ŉ  algemene  hermeneutiek  vir  die  geesteswetenskappe.  Kerkregtelike  tekste  is  dus 

onderhewig aan dieselfde hermeneutiese prosesse as ander regstekste.  

  

Regstekste  moet  gelees  word  teen  die  agtergrond  van  die  gemeenskap,  wat  dit 

gesanksioneer  het.  ŉ  Regsteks  is  dus  nooit  ŉ  individuele  teks  nie,  maar  is  eerder  ŉ 

kollektiewe teks‐ en vanweë die besondere eienskappe van regstekste‐ is die hermeneutiek 

van die reg‐ ŉ komplekse saak, meer as ander tekste. Die kerk se reg verskil dus van die reg 

in  ander  gemeenskappe,  maar  dit  geld  vir  elke  onderlinge  gemeenskap.  Elke 

regshermeneutiek moet  reg  laat geskied aan die eie aard van die gemeenskap waarin dit 

funksioneer. Die eie aard van die Christelike gemeente hou ook  formele konsekwensies  in 

vir die hermeneutiek van die kerkreg. Dus (v) toon die hermeneutiek van die kerkreg slegs 

ŉ eie karakter, vir sover dit rekenskap hou met die eie aard van die gemeenskap waarin 

dit funksioneer. 

Elke ordereël  in ŉ kerkorde, én  in die geheel van die kerklike orde, behoort op só ŉ wyse 

gelees te word, dat die unieke aard van die kerk se reg, tot haar reg kan kom.  Die regte lees 

en gebruik van ŉ kerkorde beteken dat dit binne die bakens van God se orde vir Sy kerk moet 

plaasvind. Dit veronderstel ŉ teologiese, verantwoorde lees en gebruik, waarin die unieke aard 

van die kerk as Gods volk, en die unieke reg van God vir hierdie volk, steeds die vertrekpunt en 

einddoel sal wees. Dit beteken‐ Jesus Christus se alleenheerskappy deur Sy Woord en Gees en 

die dienste.  

 
Gevolglik  is daar nie  alleen die  hermeneutiese  sirkel  tussen die  teks  van  die wet,  en  die 

hedendaagse situasie nie, maar  is beide ook  in ŉ hermeneutiese  relasie gebracht met die 

Bybel, sowel vir die “vigerende recht”, as die situasie van die nou kritiese instansie. Daar is ŉ 

ingewikkelde samespel aanwesig by die kerkreg, tussen‐ 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



119 

 

i. die kerk (wat in ŉ bepaalde rigting groei),  

ii. die  kerkordelike  reëls  (met  ŉ  eie  geskiedenis  en  deel  uitmaak  van  ŉ  bepaalde 

maatskaplike konstellasie) en  

iii. die Skrif (wat op beurt in allerlei situasies ontstaan het). 

 
Die laaste vraag in die doelwitstelling staan nie slegs sentraal tot die hipotese van die studie 

nie, maar hou direk verband met die eerste vier vrae van die doelwitstelling. Aangesien die 

eerste vier vrae reeds beantwoord is, bring dit ons vlak voor ŉ kritiese beslissing‐ die bewys 

en bevestiging van die hipotese: 

 

4.3. Finale gevolgtrekking 

 
Uit die voorafgaande doelwitstelling is dit duidelik dat elkeen van die vrae ŉ bepaalde tema 

aanraak, wat direk verband hou met die eind‐resulterende validasie van die tese. Nadat elke 

vraag kritiese ondersoek en beoordeel is, blyk dit duidelik‐ 

Die hermeneutiek van die kerkreg  is eiesoortig,  ten opsigte van ander  reg, vir  sover dit 

rekenskap  hou met  die  eie  aard  van  die  gemeenskap  waarin  dit  funksioneer.  Hierdie 

eiesoortige karakter kan bewys word deur eerstens te vra, of kerk en reg bestaanbaar is, 

en tweedens deur die eiesoortige karakter van die kerk se reg vas te stel.  

 

Op  grond  hiervan  kom  die  studie  tot  ŉ  finale  gevolgtrekking:  In  die  geval  van  ŉ 

hermeneutiese pluralisme, asook  ŉ meta‐kritiese  status van  sake  (dus die  saak  rakende  ŉ 

multidissiplinêre  hermeneutiek,  soos  in  die  geval  van  hierdie  studie),  is  ŉ  algemene 

hermeneutiek  vir  die  geesteswetenskappe  van  groot  nut;  veral  wanneer  gemene 

uitlegmetodes ter sprake  is (soos te sien by die teologie en die regswetenskap). Beoordeel 

teen  hierdie  agtergrond,  blyk  dit  duidelik:  Wanneer  die  regbank  die  kerkorde  uitlê  en 

interpreteer, moet dit geskied met die wete dat die kerk se reg oor ŉ unieke karakter beskik, 

met eiesoortige elemente wat dit onderskei van ander reg.  

 

   

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



120 

 

BIBLIOGRAFIE 

 
1. Boeke, tydskrifartikels en kerk‐dokumente 

 

Bakker, W.                                                                                                                                                      

‐1992a. Wat is kerkrecht? In Van’t Spijker, W. en Van Drimmelen, L.C. Inleiding tot de studie 

van het kerkrecht. Kampen: Kok, 13‐19.                                                                                                                

‐1992b. Geschiedenis van de wetenschap van het kerkrecht. In Van’t Spijker, W. en Van 

Drimmelen, L.C. Inleiding tot de studie van het kerkrecht. Kampen: Kok, 20‐31.  

                                             

Botha, C. 2005. Wetsuitleg: ŉ Inleiding vir studente.  Kaapstad: Juta en Kie, BPK.   

 

Botha, S.J.                                                                                                                                                        

‐1993. Die heil, gehoorsaamheid, struktuur en kerkreg. Universiteit van Pretoria: 

Professorale intreerede, 16 Junie 1993, 1‐27.                                                                                                           

‐2002. Die belangrikheid van kerkgeskiedenis en kerkreg in die teologiese opleiding en  

vorming van studente. HTS 58(4), 1707‐1727.                                                                                                       

 

Bouwman, H. 1970. Gereformeerde Kerkrecht. Eerste deel. Kampen: JH Kok. 

 

Celliers, A. & Strauss, P.J. 2004. Skrif en kerkorde. Acta Theologica (2004:2), 1‐22.   

 

Coertzen, P.  

‐1991. Gepas en ordelik: ŉ Teologiese verantwoording van orde vir en in die kerk. Pretoria: 

RGN‐Uitgewers.                                                                                                                                                         

‐1993. Wetenskaplike metodologie en kerkregering. In die Skriflig, 27(2), 231‐246.                                        

‐2001.The Position of Churches in South‐Africa under a New Constitution. In Warnink, H., ed. 

Legal Position of Churches and Church Autonomy. Belgium: Uitgeverij Peeters. p. 37‐53.                                    

‐2002. 350 Jaar Gereformeerd 1652‐2002. Kerkreg en kerkregering in die NG Kerk 

gedurende die afgelope dekades. In NGTT Deel 43, nr 3 & 4, Sep & Des 2002.     

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



121 

 

Coetzee, J.C. et al. 1980. Die hermeneuse van die skrif met die oog op hedendaagse kerklik‐

etiese vraagstukke. In die Skriflig, 14(Je), 12‐26.  

 

Currie, I. & De Waal, J. 2005. The Bill of Rights Handbook. Lansdowne: Juta & Co, Ltd. 

 

D’Aubigné, J.M. 2009. The Reformation in Europe in the time of Calvin. Volume 7. Weston 

Rhyn: Quinta Press.  

 

Dingemans, G.D.J. 1992. Kerkorde als ecclesiologische vormgeving. In Van’t Spijker, W. en 

Van Drimmelen, L.C. Inleiding tot de studie van het kerkrecht. Kampen: Kok, 215‐228. 

 

Du Plessis, J.V. & Deacon, H.J. 2007. Die Predikant: Dienaar van God of net ŉ Gewone 

Werknemer? Acta Theologica 2007(2), 63‐91.  

 

Du Plessis, L. 1999. Inleiding tot die reg. Kenwyn: Juta en Kie. 

 

Du Plessis, L.M. & Du Plessis, A.G. 1995. Inleiding tot die reg. Kenwyn: Juta en Kie.  

 

Du Toit, P.R. 1991. Die uitleg van ŉ kerkorde. In Strauss, P.J. (red). Byderwets en 

Gereformeerd. Bloemfontein: Pro Rege, 46‐64.  

 

Geldenhuys, F.E. o’B. 1951. Die Regsposisie van Kerkraad, Ring en Sinode: Onder die 

Gereformeerde stelsel van Kerkregering soos toegepas in die Gefedereerde Ned. Ger. Kerke 

in Suid‐Afrika. Proefskrif. Pretoria: J.L. Van Schaik, BPK.  

 

Grönum, N. & Janse van Rensburg, F.J. 2004. Die gereformeerde Skrifbeskouing en die 

verrekening van die sosiohistoriese konteks in die eksegeseproses.  In die Skriflig 38(4), 579‐

592.  

 

Jonker, W.D. 1965. Om die regering van Christus in sy kerk. Pretoria: Universiteit van Suid‐

Afrika.  

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



122 

 

Keet, B.B. 1963. Orde in die kerk: Handleiding vir Ouderlinge, Diakens en Lidmate. Kaapstad: 

NG Kerk‐Uitgewers.  

 

Kleyn, D. & Viljoen, F. 2002. Beginnersgids vir regstudente. Lansdowne: JUTA Law.  

 

Kleynhans, E.P.J.                                                                                                                                                 

‐1982. Gereformeerde Kerkreg. Deel 1. Pretoria: NG Kerkboekhandel.                                                                     

‐1991. Vereistes vir ŉ kerkorde.  In Strauss, P.J. (red). Byderwets en Gereformeerd. 

Bloemfontein: Pro Rege, 35‐45.  

 

Koffeman, J.L. 2009. Het goed recht van de kerk: Een theologische inleiding op het 

kerkrecht. Kampen: Uitgeverij Kok.  

 

Lategan, B.C. 1980. Die uitleg van wetgewing in hermeneutiese perspektief. TZAR 107.  

 

Lowrie, W. 1904. The Church and its Organization in Primitive and Catholic Times: An 

interpretation of Rudolph Sohm’s Kirchenrecht. London: Longmans, Green, and CO.    

 

Mueller‐Vollmer, K. 1986. Language, mind, and artifact: An outline of hermeneutic theory 

since the Enlightenment. In Mueller‐Vollmer, K. (ed). The hermeneutics reader. Oxford: Basil 

Blackwell Ltd, 1‐53.    

 
Nederduitse Gereformeerde Kerk. 2007. Die Kerkorde. Wellington: Bybelmedia.   

  

Plomp, J. 1992. Kerk en recht. In Van’t Spijker, W. en Van Drimmelen, L.C. Inleiding tot de 

studie van het kerkrecht. Kampen: Kok, 32‐42. 

 

Pont, A.D. 1981. Die historiese agtergrond van ons kerklike reg. Deel 1. Pretoria: Haum 

Uitgewery.  

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



123 

 

Sadler, T.H.N.                                                                                                                                               

‐1979. Die kerklike tughandeling. Pretoria: NG Kerkboekhandel.                                                                                

‐1989. Die verjuridisering van ons kerkreg. In Du Rand, J.A. en Kellerman, J.S. Diensknegte 

van die Koning. Bloemfontein: Pro Christo, 137‐145.    

 

Smit, C.J.                                                                                                                                                            

‐1984. God se orde vir sy kerk. Pretoria: NG Kerkboekhandel Transvaal.                                             

‐2008. Sleutels vir die toepassing van die kerkorde. In die Skriflig, 42(4), 603‐612.                                                 

‐2010. Calvin’s view on church governance. In die Skriflig, 44(3), 181‐196.                                                              

 

Smit, J. & Du Plooy, A. le R. 2008. Reëlings van die Gereformeerde predikant se diens – ŉ 

arbeidsregtelike of interne kerklike aangeleentheid? In die Skriflig, 42(1), 51‐74.   

 

Spoelstra, B. 1981. Calvyn se kerkreg en invloed op kerke in Suid‐Afrika. In die Skriflig, 15(S), 

4‐23.  

 

Steenkamp, N.J. & Van Aarde, A.G. 1991. Dekonstruksie en Bybelse hermeneutiek. HTS 

47(2), 473‐486.  

 
Strauss, P.J.                                                                                                                                                                     

‐1991a. Vanwaar gereformeerde kerkregtelike beginsels? In: Strauss, P.J. (red). Byderwets 

en gereformeerd. Bloemfontein: Pro Rege, 23‐34.                                                                                                        

‐1991b. Wat is Ekklesiologie en Kerkreg? In: Strauss, P.J. (red). Byderwets en gereformeerd. 

Bloemfontein: Pro Rege, 10‐22.                                                                                                                                         

‐2003. Church and state authority in South Africa. European Journal for Church and State 

Research, 10, 239‐258.                                                                                                                                                         

‐2010. Kerk en orde vandag: Met die klem op die NG Kerk. Bloemfontein: Sun MeDIA.  

 

Thiselton, A.C. 1992. New horizons in hermeneutics: The theory and practice of 

transforming biblical reading. Grand Rapids, Michigan: Zondervan Publishing House.  

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



124 

 

Ungerer, D. 2007. Die plek van die kerkreg en kerkregering in die nuwe konstitusionele 

bedeling. HTS 48(3), 787‐798.  

 

Van Aarde, A.G. 2004.  Postmoderne epistemologie en post‐koloniale hermeneutiek. HTS 

60(3), 1105‐1125.   

 

Van’t Spijker, W. 1992. De opvattingen van de reformatoren. In Van’t Spijker, W. en Van 

Drimmelen, L.C. Inleiding tot de studie van het kerkrecht. Kampen: Kok, 86‐103.  

 

Van de Beek, A. 1992. Hermeneutiek van het kerkrecht. In Van’t Spijker, W. en Van 

Drimmelen, L.C. Inleiding tot de studie van het kerkrecht. Kampen: Kok, 59‐72. 

 

Van der Ploeg, T.J. 2004. Kerk en recht; een juridische benadering. In Van Drimmelen, L.C. & 

Van der Ploeg, T.J. Kerk en recht. Utrecht: Uitgeverij LEMMA BV, 23‐28.   

 

Van der Walt, B.J.                                                                                                                                                 

‐2008. Probleme rondom die Bybel in die gereformeerde teologie: besinning vanuit ŉ 

Christelike filosofie. In die Skriflig 42(4), 635‐663.                                                                                

‐2009. Probleme rondom die verklaring van die Bybel in die gereformeerde teologie: ŉ 

Christelik‐filosofiese besinning. In die Skriflig 43(1), 1‐29.                                                                                            

 

Van Drimmelen, L.C.                                                                                                                                      

‐1992. Kerk en staat. In Van’t Spijker, W. en Van Drimmelen, L.C. Inleiding tot de studie van 

het kerkrecht. Kampen: Kok, 204‐214.                                                                                                                   

‐2004. Kerkrecht; een theologische benadering. In Van Drimmelen, L.C. & Van der Ploeg, T.J. 

Kerk en recht. Utrecht: Uitgeverij LEMMA BV, 15‐21.                                                                                                   

  

Van Wyk, B.J.                                                                                                                                                                                                    

‐1991. Die presbiteriaal‐sinodale kerkbegrip. Pretoria: Kital.                                                                 

‐2007. Kerkreg? Die plek van kerkreg en kerkregering. HTS 63(2), 787‐803.  

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



125 

 

2. Hofsake geraadpleeg 

 
Church of the Province of Southern Africa (Diocese of Cape Town) v KVBA & others [2001] 11 

BLLR 1213 (LC).  

 

Nederduitse Gereformeerde Kerk in Afrika (OVS), Nederduitse Gereformeerde Kerk in Afrika 

(Phororo) v Verenigde Gereformeerde Kerk in Suider‐Afrika, saaknommer 536/96, Die 

Hoogste Hof van Appèl van Suid‐Afrika, Bloemfontein, 27 November 1998 (Ongepubliseerd).  

 

Penn v Simmonds [1971] 3 All ER 237 (HL) (op 239 j). 

Schreuder v Die Nederduitse Gereformeerde Kerk Wilgespruit and other. 1999 20 ILJ 1936 

(LC).  

 

Strydom v Nederduitse Gereformeerde Gemeente Moreleta Park, saaknommer 26926/05, 

Die Gelykheidshof van Suid‐Afrika, Transvaal Provinsiale Divisie, 2008 (Ongepubliseerd). 

 

Swart en ŉ Ander v Cape Fabrix (Pty) Ltd. 1979 (1) SA 195 (A) op 202 C. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za



126 

 

BYLAAG 1 

NG KERKORDE 2007 

Die Kerkorde (Artikels 1‐2 en 10) 

 

Hoofstuk 1   Die belydenis en orde van die kerk 

Artikel 1 

Die  Nederduitse  Gereformeerde  kerk  staan  gegrond  op  die  Bybel  as  die  heilige  en 

onfeilbare Woord van God. Die leer wat die Kerk in ooreenstemming met die Woord van 

God bely,  staan uitgedruk  in die Formuliere van Eenheid soos vasgestel op die Sinode 

van Dordrecht  in 1618‐1619, naamlik die sewe‐ene‐dertig artikels van die Nederlandse 

Geloofsbelydenis, die Heidelbergse Kategismus en die vyf Dordtse Leerreëls.   

Artikel 2 

2.1. Waar die woord van God eis dat in die gemeente van Christus alles welvoeglik en 

ordelik moet  toegaan  (1  Kor.  14:40),  word  in  die  volgende  artikels  ŉ  aantal 

bepalinge  gegee  vir  die  lewe  en  werk  van  die  Kerk  met  die  oog  op  die 

volbrenging van sy taak en roeping ooreenkomstig die Heilige Skrif en Belydenis. 

2.2. Hierdie  bepalinge  handel  oor  die  ampte  in  die  Kerk,  die  vergadering  van  die 

Kerk,  die  werksaamhede  van  die  Kerk,  regering  en  tug  van  die  Kerk  en  die 

betrekkinge van die Kerk na buite. 

2.3. Die Nederduitse Gereformeerde Kerk  reël  sy eie  interne orde op grond van  sy 

onvervreembare roeping en  interne bevoegdheid as Kerk van Jesus Christus en 

ook op grond van sy reg tot vryheid van godsdiens.  

 

Artikel 10 

 
ŉ Bedienaar van die Woord mag geen ampspligte  (Artikel 9) uitoefen binne die grense 

van ŉ ander gemeente, sonder die toestemming van daardie kerkraad nie. 

 

Stellenbosch University  http://scholar.sun.ac.za




